
BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

1 

 

COMITÉ DE NORMALISATION PAJLO 

VOCABULAIRE DU DROIT ÉTATIQUE AUTOCHTONE 

DOSSIER D’ANALYSE 

 

par Frédérique Bertrand-Le Borgne 

 

Groupe : termes de base III 

 

TERMES EN CAUSE 

 

Aboriginality 

Aboriginal organization 

Indigeneity 

Indigenization 

Indigenous organization 

 

MISE EN SITUATION 

Le présent dossier traite de termes de base propres au droit étatique autochtone. Nous nous 

pencherons d’abord sur chaque terme énuméré dans la liste des termes en cause pour en 

relever le ou les traits sémantiques. Puis, nous établirons s’il y a lieu les rapports 

analogiques, synonymiques ou antonymiques entre eux. Nous repérerons ensuite les 

équivalents correspondants dans chaque cas, c’est-à-dire les termes français qui affichent 

une identité d’usage et de sens dans le domaine d’application visé.  

Le tableau qui suit fait état du terme « peuples autochtones », l’équivalent français 

normalisé des termes Indigenous Peoples et Aboriginal Peoples. À moins qu’une 

constatation ne commande le contraire, nous appliquerons ce choix pour la composition 

des équivalents dans le présent dossier. 

 

TERME NORMALISÉ  

 

Indigenous Peoples; 

Aboriginal Peoples 

 

peuples autochtones (n.m.plur.) 

 

BT DEA 103 



BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

2 

 

NOTE The term aboriginal 

peoples of Canada is used in 

section 35 of the Constitution Act, 

1982.  

 

cf. Indigenous People 

 

NOTA Le terme « peuples 

autochtones du Canada » est 

employé à l’article 35 de la Loi 

constitutionnelle de 1982.  

 

cf. peuple autochtone 

 

ANALYSE NOTIONNELLE 

Aboriginality 

Indigeneity 

Le concept examiné dans la présente analyse porte sur ce qui définit les Autochtones et 

permet de caractériser leur appartenance à ce groupe, ainsi qu’à ce qui les distingue des 

allochtones. Il est donc étroitement associé au concept d’Indigenous Peoples, qui a été 

analysé dans le dossier BT DEA 103.  

Le terme Aboriginality coïncide avec celui d’Indigeneity sur le plan sémantique. Il tend 

cependant à disparaître de l’usage au profit de son concurrent, tout comme Indigenous tend 

à supplanter Aboriginal dans le discours canadien. Il est malgré tout nécessaire de 

l’analyser pour mieux cerner le concept.  

Tout d’abord, le terme Aboriginality n’apparaît pas dans la législation canadienne. Il n’est 

pas défini dans les dictionnaires de droit. Il figure cependant dans quelques dictionnaires 

de langue : 

aboriginality 

1. The quality or condition of being indigenous; existence in or occupation of a land 

from the earliest stage in its history.  

2. The distinctive identity or culture of Indigenous peoples, esp. (frequently with 

initial capital) Australian Aboriginal people.  

Oxford English Dictionary en ligne, 2025, s.v. aboriginality. Consulté en mai 2025.  

aboriginality 

The quality or state of being aboriginal. 

 Merriam-Webster Dictionary, 2025, s.v. aboriginality. Consulté en mai 2025.  

Aboriginality 

The state of being Aboriginal, esp with regard to having a common Aboriginal culture. 

Collins Dictionary, 2025, s.v. Aboriginality. Consulté en mai 2025.  

https://cttj.ca/images/pdf/Droit_%C3%A9tatique_autochtone_/BT_DEA_103D_termes_de_base_II.pdf
https://www.merriam-webster.com/dictionary/aboriginality
https://www.collinsdictionary.com/dictionary/english/aboriginality


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

3 

 

La doctrine ne renferme généralement pas de définition bien établie du concept. Lorsqu’on 

parcourt les ouvrages sur le sujet, on constate cependant que l’Aboriginality renvoie à ce 

qui distingue les Autochtones des allochtones :  

[T]he term "Aboriginality" is used to identify those aspects of Aboriginal culture that 

historically distinguished Aboriginal people from non-Aboriginal people.  

Bell, Catherine. « Metis Constitutional Rights in Section 35(1) », Alberta Law Review, 

1997, vol. 36, no 1, p. 182. 

La notion d’Aboriginality sous-tend également l’antériorité de l’occupation du territoire 

par les Autochtones : 

The term "aboriginal" is derived from the Latin words "ab," or "from," and "origo," 

meaning "origin". The idea behind "Aboriginality" is that Aboriginal peoples were on 

Canadian lands from "time immemorial" and were "here first". Although the literal 

meaning of "Aboriginal" is based on the idea of original inhabitancy, the practical 

application of the post-colonial principle of "Aboriginality" has failed to recognize the 

meaning behind being "here first".  

Pfefferle, Brian R. « The Indefensibility of Post-Colonial Aboriginal Rights », 

Saskatchewan Law Review, 2007, vol. 70, no 2, p. 396. 

Il ressort cependant clairement de plusieurs textes consultés que l’Aboriginality est un 

concept qui a d’abord été officiellement façonné par les colonisateurs parce qu’ils ont 

détourné en leur faveur les balises qui déterminent l’appartenance d’une personne à un 

peuple autochtone. Par exemple, l’Indian Act établissait l’affiliation d’une personne à un 

groupe autochtone selon un système patrilinéaire, où la femme autochtone perdait son 

statut si elle épousait un homme qui n’était pas de sa communauté. D’autres distinctions 

artificielles ont été introduites par cette loi, par exemple les différences entre les status 

Indians et les non-status Indians. Des auteurs ont dénoncé cette situation : 

The concept of who is Aboriginal and the term "Aboriginality" is of foremost concern to 

the post-colonial liberally influenced Aboriginal person. "Aboriginality," in the view of 

the courts and Aboriginal communities, is a necessary requirement for government and 

non-government entitlements, as well as Aboriginal and constitutional rights. The current 

and past definitions upon which Aboriginal peoples are defined are not based on identity 

or historical, cultural, territorial, linguistic, or political origins, but rather on federal Indian 

policy with little recognition of the former considerations. The terms and categories that 

define Aboriginal rights are similarly influenced by federal Indian policy. By virtue of this, 

"Aboriginality" emerges from the relationship between the original inhabitants of Canada 

and the colonial government that has assumed jurisdiction over these inhabitants. Thus, 

"Aboriginality" is not defined from an existing set of peoples with pre-existing rights, but 

rather from a calculated, or more likely, a miscalculated set of categories for defining such 

peoples. The definition of "Aboriginality" evolved from both a failure to recognize the 

diversity between Aboriginal peoples and the social, political and territorial context within 

which Aboriginal peoples have defined themselves. 

https://www.canlii.org/en/commentary/doc/1997CanLIIDocs147?searchId=2025-11-04T15:56:17:840/cb635082f0d74165bf67f6eda0bf9f78&resultId=a6f1499253624f049b4a61d3ac5739a0&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Metis%20Constitutional%20Rights%20in%20Section%2035(1)%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2007CanLIIDocs656?searchId=2025-11-04T14:04:16:760/c2cdc93d7ba3479e9b54102324ea2cfd&resultId=540876ae035f4b08a79ed7e158d9262e&zoupio-debug#!fragment/zoupio-_Tocpdf_bk_1/(hash:(chunk:(anchorText:zoupio-_Tocpdf_bk_1),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'The%20Indefensibility%20of%20Post-Colonial%20Aboriginal%20Rights%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://laws-lois.justice.gc.ca/eng/acts/i-5/


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

4 

 

Pfefferle, Brian R. « The Indefensibility of Post-Colonial Aboriginal Rights », 

Saskatchewan Law Review, 2007, vol. 70, no 2, p. 395. 

One of the hallmarks of colonialism is the assumption by the dominant culture of the power 

to tell indigenous people who they are and what it is to be 'Aboriginal'. This occurs most 

blatantly and directly when parliaments unrepresentative of indigenous peoples define 

words like 'Aboriginal', for the purpose of passing laws which differentiate between 

'Aborigines' and 'non-Aborigines'. Such definitions were integral to the Aborigines 

'protection' legislation, now discredited as discriminatory and oppressive, and repealed in 

most States during the 1960s.' During the assimilation era they fell into disfavour, as 

proponents of that policy believed that the excision of legislative definitions and 

distinctions based on 'Aboriginality' would contribute to the elimination of racial prejudice 

within the legal system. This 'colour blind' strategy proved counter-productive, however. 

Discrimination operates as inexorably under 'colour blind' legislation as it did under 

'protection' legislation - more subtly, more covertly, in a more intangible, 'cruel and elegant' 

(Bird, 1987: 186), 'natural' (Delgado, 1991: 1393) and, therefore, more insidious manner 

than its up front predecessor. Producing the illusive veneer of formal equality, it gave free 

rein to substantive inequality.  

McRae, Heather. « The Criminal Justice System and the Construction of Aboriginality », 

Law in Context, 2000, vol. 17, no 1, p. 149-150 (HeinOnline). 

L’évolution sémantique du terme Aboriginality a toutefois cessé à partir du moment où le 

terme Indigeneity l’a supplanté dans l’usage et c’est le sens de ce dernier qui a continué de 

se transformer. Par conséquent, toute transformation des caractéristiques fondamentales du 

concept sera confirmée en effectuant une recherche sous Indigeneity et non sous 

Aboriginality1.   

En somme, nous pouvons constater, à partir de toutes ces sources, que l’Aboriginality 

renvoie à l’état d’Autochtone, ainsi qu’à l’ensemble des caractéristiques qui distingue cet 

état de celui d’allochtone. L’une des plus importantes d’entre elles concerne l’antériorité 

de l’occupation du sol par les premiers peuples.  

Notre analyse ne serait cependant pas complète sans une étude de la jurisprudence, grâce à 

laquelle nous pouvons mieux appréhender la notion d’Aboriginality dans le discours du 

droit. D’emblée, la Cour suprême refuse de restreindre l’Aboriginality à un ensemble de 

stéréotypes qui confine les Autochtones aux wigwams et aux canots :  

Surely the Crown cannot be suggesting that the respondents, all of whom live on a reserve, 

would be limited to building wigwams. If such were the case, the doctrine of aboriginal 

rights would truly be limited to recognizing and affirming a narrow subset of 

“anthropological curiosities”, and our notion of aboriginality would be reduced to a small 

number of outdated stereotypes. The cultures of the aboriginal peoples who occupied the 

lands now forming Canada prior to the arrival of the Europeans, and who did so while 

 

1 La transformation du concept dans un contexte postcolonial s’affiche davantage en examinant la notion 

d’Indigeneity. Le regard des colonisateurs a cédé la place à la perspective autochtone. 

https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2007CanLIIDocs656?searchId=2025-11-04T14:04:16:760/c2cdc93d7ba3479e9b54102324ea2cfd&resultId=540876ae035f4b08a79ed7e158d9262e&zoupio-debug#!fragment/zoupio-_Tocpdf_bk_1/(hash:(chunk:(anchorText:zoupio-_Tocpdf_bk_1),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'The%20Indefensibility%20of%20Post-Colonial%20Aboriginal%20Rights%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

5 

 

living in organized societies with their own distinctive ways of life, cannot be reduced to 

wigwams, baskets and canoes. 

R. v. Sappier; R. v. Gray, 2006 SCC 54, par. 49.  

Le terme Aboriginality était prévalent dans les décisions antérieures à la première décennie 

de l’an 2000. Il apparaissait dans différents domaines de droit. Il n’est pas entièrement 

disparu des décisions judiciaires plus récentes, mais figure aujourd’hui surtout dans le 

syntagme Aboriginality-residence. Ce concept est apparu dans l’arrêt Corbiere v. Canada 

(Minister of Indian and Northern Affairs)2, où la Cour suprême du Canada a déterminé 

qu’il constituait un motif de discrimination analogue à ceux énumérés à l’article 15 de la 

Constitution Act, 1982. Ces derniers justifient l’introduction d’un recours fondé sur la 

violation du droit à l’égalité garanti par cette même disposition. Le motif de 

l’Aboriginality-residence signifie que certains membres d’un groupe autochtone sont 

victimes de discrimination parce qu’ils ne résident pas sur le territoire d’une réserve, ce qui 

les prive de certains droits comme l’accès à un crédit d’impôt gouvernemental ou à un 

régime de pension. Traditionnellement, en effet, certains droits étaient réservés aux 

membres de la Première Nation qui habitaient sur le territoire de la réserve. Les membres 

qui n’y résidaient plus, comme ceux vivant en milieu urbain, se trouvaient dépossédés de 

ces droits. Or, une loi ne peut empêcher les Autochtones de jouir de la plénitude de leurs 

droits en fonction de leur lieu de résidence.  

L’Aboriginality est également un concept qui apparaît dans la jurisprudence entourant le 

processus de détermination de la peine, en lien avec le Criminal Code, qui dispose à 

l’alinéa 718.2(e) ce qui suit : 

718.2 A court that imposes a sentence shall also take into consideration the following 

principles:  

[…] 

(e) all available sanctions, other than imprisonment, that are reasonable in the 

circumstances and consistent with the harm done to victims or to the community should be 

considered for all offenders, with particular attention to the circumstances of Aboriginal 

offenders. 

Cet alinéa oblige les tribunaux à envisager, pour tous les délinquants, les peines 

raisonnables autres que l’emprisonnement. Or, le législateur a décidé, dans le cas des 

délinquants autochtones, que les cours devaient redoubler d’attention au regard de leur 

situation particulière. Elles ont donc dû définir la manière dont elles devaient respecter cet 

impératif législatif. En 1999, dans l’arrêt R. v. Gladue3, la Cour suprême a adopté une 

méthodologie à suivre par les tribunaux dans le cadre de la détermination de la peine d’un 

délinquant autochtone. Selon celle-ci, ils doivent tenir compte des facteurs systémiques ou 

historiques qui le concernent et des types de peines qui sont appropriées vu son héritage et 

 

2 [1999] 2 SCR 203. 

3 [1999] 1 SCR 688. 

https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/2006/2006scc54/2006scc54.html?resultIndex=1&resultId=1abab3be796a46e2aba29c164883f5f4&searchId=2024-09-05T10:27:02:170/5f8f6d8a19144e9cbf6a5fca27160642&searchUrlHash=AAAAAQAMIHIgdiBzYXBwaWVyAAAAAAE
https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/1999/1999canlii687/1999canlii687.html?resultId=499aa099faa645b38345e1eedd82f16b&searchId=2025-07-22T09:32:36:537/a9847aaf374d49f2b018c0119feac8f8&searchUrlHash=AAAAAQAIY29yYmllcmUAAAAAAQ
https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/1999/1999canlii687/1999canlii687.html?resultId=499aa099faa645b38345e1eedd82f16b&searchId=2025-07-22T09:32:36:537/a9847aaf374d49f2b018c0119feac8f8&searchUrlHash=AAAAAQAIY29yYmllcmUAAAAAAQ
https://laws-lois.justice.gc.ca/eng/const/index.html
https://laws-lois.justice.gc.ca/eng/acts/c-46/
https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/1999/1999canlii679/1999canlii679.html?resultId=4ce6f8087f4d4b4aa6eb0af989abc2f8&searchId=2025-07-22T11:07:20:907/050936e1f1f04c9f901973789a04ed27&searchUrlHash=AAAAAQAGZ2xhZHVlAAAAAAE


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

6 

 

ses attaches autochtones. Pour faire l’objet de cette méthode d’analyse, le délinquant doit 

être Métis, Indien ou Inuit4. L’Aboriginality d’une personne est donc un facteur pertinent 

à considérer dans le cadre de la détermination de la peine.  

La question du statut autochtone d’une personne ne se tranche cependant pas si facilement. 

Des autrices signalent la difficulté à statuer sur ce point :  

It is also not enough to simply ask every one of your clients whether he or she is an 

Indigenous person. First of all, what specifically are you asking? Section 35 of the 

Constitution Act, 1982 defines the Indigenous peoples of Canada as Indian, Inuit or Métis. 

… For example, the term “First Nation” or “Indian” is not a synonym for all Indigenous 

people. Generally, the term “First Nation” or “Indian” refers to those people who are seen 

by the federal government to be Indians or First Nations people, and those people will 

possess Indian status cards. … Inuit and Métis people do not have status cards, because 

they are not entitled to such cards.  

Similarly, the term Métis has a number of different meanings. For some people, a Métis 

person is someone with one Indigenous parent and one non-Indigenous parent. Many Métis 

organizations, however, resist such a broad definition. It is their contention that the Métis 

are a distinct people who trace themselves to historic Métis communities. This view was 

supported by the Supreme Court of Canada in Daniels v. Canada. In Daniels, the court 

found that a Métis person was someone who self-identified as Métis and had “an ancestral 

connection to an historic Métis community.” 

Daniels also recognized non-status Indian as a distinct group of Indigenous people. Non-

status Indians include those people who have Indigenous ancestry but are not recognized 

as members of a First Nation, a Métis Nation or an Inuit community.  

Robitaille, Danielle, et Erin Wincour. Sentencing : Principles and Practice, Emond, 2020, 

p. 317-318, « Criminal Law Series ».  

Il est de bon aloi pour la Couronne de ne pas remettre en question le statut autochtone d’un 

délinquant5. La qualité d’Autochtone d’une personne – ou son Aboriginality – n’est donc 

pas un concept strictement défini dans le contexte de la détermination de la peine. Il doit 

toutefois exister des liens entre le délinquant et un groupe autochtone. Enfin, les cours ont 

jugé que l’Aboriginality n’est pas un facteur atténuant, car il ne permet pas 

systématiquement à un Autochtone de purger une peine moins lourde6.  

Comme nous l’avons vu dans le dossier BT DEA 101, les Aboriginal Peoples au Canada 

sont les Inuits, les Indiens et les Métis. Il est assez aisé de déterminer qui sont les Indiens 

inscrits7, mais il est plus difficile de se prononcer sur le statut des Indiens non inscrits et 

 

4 Ruby, Clayton. Sentencing, 9e édition, LexisNexis, 2017, p. 716.  

5 Robitaille, Danielle, et Erin Wincour. Sentencing : Principles and Practice, Emond, 2020, p. 319, 

« Criminal Law Series ».  

6 R. v. Sisco, 2008 ONCJ 12, par. 14.  
7 Les Indiens inscrits sont ceux qui sont inscrits à titre d’Indien au registre des Indiens ou qui ont le droit de 

l’être sous le régime de la Loi sur les Indiens, L.R.C. (1985), ch. I-5.  

https://cttj.ca/images/pdf/Droit_%C3%A9tatique_autochtone_/BT_DEA_101H_-_termes_de_base_I_laws.pdf
https://www.canlii.org/en/on/oncj/doc/2008/2008oncj12/2008oncj12.html?resultId=ef6ee28281aa4d809b31d998b01a7b92&searchId=2025-11-17T10:46:26:563/294687afe34040fab88e9d6b78f97dc1
https://laws-lois.justice.gc.ca/fra/lois/i-5/


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

7 

 

des Métis. L’arrêt de la Cour suprême Daniels v. Canada8 offre des éclaircissements sur 

ce point. La question en litige était de savoir si les Métis et les Indiens non inscrits sont des 

Indiens visés au paragraphe 91(24) de la Constitution Act, 18679. La Cour a jugé que le 

terme « peuples autochtones », pour les fins de cette disposition, englobe les Indiens 

inscrits et non inscrits, les Métis et les Inuits. En effet, historiquement, le terme « Indien » 

visait tous les peuples autochtones, sans distinction entre eux. La Cour a donc incidemment 

reconnu que le législateur ne pouvait restreindre le statut d’Aboriginal Peoples aux seuls 

Indiens inscrits, mais que ce statut visait également les Indiens non inscrits. En ce qui 

concerne les Métis, dans l’arrêt R. v. Powley, la haute Cour a élaboré un critère pour 

déterminer l’appartenance d’un individu à une communauté métisse aux fins de l’article 35 

de la Constitution Act, 1982 :  

30  We emphasize that we have not been asked, and we do not purport, to set down a 

comprehensive definition of who is Métis for the purpose of asserting a claim under s. 35. 

We therefore limit ourselves to indicating the important components of a future definition, 

while affirming that the creation of appropriate membership tests before disputes arise is 

an urgent priority. As a general matter, we would endorse the guidelines proposed by 

Vaillancourt Prov. J. and O’Neill J. in the courts below. In particular, we would look to 

three broad factors as indicia of Métis identity for the purpose of claiming Métis rights 

under s. 35: self-identification, ancestral connection, and community acceptance. 

R v. Powley, 2003 SCC 43, par. 30.  

Les Métis sont donc des personnes qui s’identifient comme telles et sont liées à une 

communauté métisse historique qui leur reconnaît ce statut. À notre connaissance, les cours 

n’ont pas élaboré de critère semblable pour les Indiens non inscrits. On comprend donc que 

les tribunaux interprètent libéralement la notion d’Aboriginality pour inclure toutes les 

personnes qui ont des attaches historiques, culturelles et communautaires avec les Métis, 

Indiens et Inuits.  

Passons maintenant à l’analyse du terme Indigeneity. Comme nous l’avons constaté dans 

les dossiers BT DEA 101 et BT DEA 102, le terme Aboriginal et ses dérivés ont cédé leur 

place au terme Indigenous et ses dérivés.  

Nous avons tout d’abord voulu évaluer la fréquence d’apparition des deux termes dans 

l’usage sur la plateforme CanLII en juillet 2025 : 

 Législation jurisprudence doctrine 

Indigeneity 1 446 298 

Aboriginality 2 153 196 

 

 

8 2016 SCC 12.  
9 Cette disposition prévoit que le champ de compétence des Indiens et des terres réservées pour les Indiens 

relève du législateur fédéral.  

https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/2016/2016scc12/2016scc12.html?resultId=61c6f8ec35f94232808496744e9ac369&searchId=2025-07-22T11:31:04:516/2c71950c49124941a49eed0409d2f86c&searchUrlHash=AAAAAQAQZGFuaWVscyB2IENhbmFkYQAAAAAB
https://laws-lois.justice.gc.ca/eng/const/index.html
https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/2003/2003scc43/2003scc43.html?resultId=7978e10e51004c2d844e91281740fa71&searchId=2025-05-22T16:56:02:883/6f3be001b7a34e56bc4d8dd8eb857b48
https://cttj.ca/images/pdf/Droit_%C3%A9tatique_autochtone_/BT_DEA_101H_-_termes_de_base_I_laws.pdf
https://cttj.ca/images/pdf/Droit_%C3%A9tatique_autochtone_/BT_DEA_102G_termes_divers.pdf


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

8 

 

Bien que le terme Indigeneity soit présent dans l’usage dans le domaine du droit étatique 

autochtone, il n’apparaît presque pas dans la législation10 et il n’est pas très fréquent dans 

les dictionnaires. Selon nos recherches, il figure dans l’Oxford English Dictionary, qui le 

présente de la manière suivante : 

indigeneity 

Also with capital initial. With reference to a people or peoples: the quality or fact of being 

native or indigenous to a particular place, esp. as distinguished from settlers or colonizers 

and their descendants.  

Oxford English Dictionary, 2025, s.v. indigeneity. Consulté en juillet 2025. 

Il apparaît également dans le Merriam-Webster Dictionary : 

indigeneity 

variants or Indigeneity 

The fact, state, or experience of being Indigenous, especially with reference to the history 

and effects of settler colonialism.  

Merriam-Webster Dictionary, 2025, s.v. indigeneity. Consulté en juillet 2025.  

Il figure en outre dans le Guide on Equity, Diversity and Inclusion Terminology produit par 

le gouvernement du Canada, où il est formulé ainsi : 

Indigeneity refers to Indigenous Peoples' sense of belonging and connection to the land, 

as well as their unique worldviews, knowledge, practices, languages and lived experience, 

among other aspects. As such, the aspects that make up Indigeneity vary from one 

Indigenous person, community or nation to another.  

Government of Canada. Guide on Equity, Diversity and Inclusion Terminology, 

s.v. Indigeneity. Consulté en juillet 2025. 

La littérature offre aussi des pistes intéressantes pour cerner l’aire sémantique du terme. 

Selon les auteurs, le sens du concept s’est élargi au fil du temps. Il a d’abord fait référence 

au groupe qui était originaire d’un territoire et qui était le premier à y habiter. Il a ensuite 

connoté l’idée d’antériorité d’un groupe sur un territoire par rapport aux autres groupes qui 

sont arrivés par la suite, et qui ont souvent dominé le premier groupe (processus de 

colonisation). Un autre trait sémantique essentiel réside dans le fait que les Autochtones 

étaient non seulement les premiers à occuper un territoire, mais qu’ils étaient en outre des 

groupes souverains avant d’être assujettis à la gouvernance des nouveaux arrivants.  

So let us review the way in which-or the ways in which- "indigeneity" may be defined. 

Plainly, it is a relative term- a people may be described as "indigenous" in relation to a 

 

10 Le terme apparaît une fois dans un règlement du Yukon, le Minister’s Advisory Council on Women and 

Gender Equity Regulation, YOIC 2023/119. Ce terme figure dans une disposition qui énonce que la 

composition du conseil doit être représentative de divers facteurs identitaires, notamment, l’identité de genre, 

l’origine nationale et ethnique et l’Indigeneity.  

https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=indigeneity
https://www.merriam-webster.com/dictionary/indigeneity
https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/en/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-eng
https://www.canlii.org/en/yk/laws/regu/yoic-2023-119/latest/yoic-2023-119.html
https://www.canlii.org/en/yk/laws/regu/yoic-2023-119/latest/yoic-2023-119.html


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

9 

 

certain land or territory, meaning that they are its original inhabitants. Sometimes it is 

treated as doubly relative, so that a people is called indigenous first in relation to a certain 

land or territory, and second in relation to some other people, who arrived in the land at a 

time subsequent to the people now called indigenous. So one might say that the Maori are 

the indigenous inhabitants of Aotearoa because they were its first human inhabitants. Or, 

we may say that they are its indigenous inhabitants relative to the Europeans who attempted 

to settle there as part of the colonial enterprise. (This second definition more or less treats 

"indigenous" as synonymous with "colonised".) 

Waldron, Jeremy. « Indigeneity - First Peoples and Last Occupancy », New Zealand 

Journal of Public and International Law, 2003, vol. 1, p. 62 (HeinOnline).  

The common claim that "we were here first" is only the first part of the fuller claim. The 

fuller claim is "we were here first, exercising sovereignty and self-determination according 

to our own laws and customs." Indigenous claims for land, self-determination or 

sovereignty based on prior occupancy implicitly infer the rest of the argument. "Indigenous 

world views usually make little distinction between land, humanity, spirituality and 

politics. The claim for self-determination is therefore implicit and fundamental in almost 

all of their claims." Patrick Macklem's discussion of the Indigenous "prior occupancy" 

argument elucidates this notion. Arguments of "here first" stand in as substitutes, or proxy 

arguments, for broader, more extensive arguments about Indigenous self-government. 

Consider:  

The legitimacy of [Indigenous] government is not based on the mere fact that 

Indigenous people were prior occupants of the continent, but on the fact that they 

were prior sovereigns. Not only were they "here first," but when they were here 

first, they exercised sovereign authority. 

Bennett, Mark. « "Indigeneity" as Self-Determination », Indigenous Law Journal, 2005, 

vol. 4, p. 80-81.  

Par la suite, le terme a acquis une dimension collective et globale, d’où a émergé l’idée 

d’un groupement de peuples autochtones qui présentent des caractéristiques communes et 

qui ont une identité politique distincte de ceux qui sont arrivés après eux. Malgré tout, la 

notion d’Indigeneity comporte une dimension d’hétérogénéité, puisqu’elle est la somme de 

groupes qui sont par essence différents les uns des autres. Elle comporte aussi une idée de 

résistance, puisque souvent les Autochtones ont dû faire face à la colonisation et ont dû 

savoir perdurer malgré tous les mécanismes d’assimilation mis en œuvre contre eux. Parmi 

les contextes qui suivent, l’un d’entre eux n’est pas canadien. Nous l’avons reproduit parce 

que nous estimons qu’il cerne mieux que d’autres le concept à l’étude et que sa teneur fait 

état d’éléments pertinents pour le contexte canadien.  

I will briefly elaborate on the notion of indigeneity itself, as a global and indeed globalising 

concept, as a precursor to my examination of its positioning both before and beyond the 

law. The term "indigenous", as a global expression of identity and concomitant struggle, is 

relatively recent. Two decades ago the term had not assumed international import, 

appearing only perhaps in "a scattering of botanical works on indigenous plants" (Niezen, 

2003, pp. 2-3). Indigeneity now connotes not merely nativeness to land or region, but also 

an identity with international valency - Indigenous peoples - most properly capitalised as a 

https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2005CanLIIDocs785?searchId=2025-11-04T14:31:25:049/6fbeac68ecd24fe18af19f3b87289def&resultId=285e5f66feef401cb7e0e0e65fa9cf0c&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Indigeneity%20as%20Self-Determination%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

10 

 

plural proper noun. The plurality of "peoples" is a recognition of a "collective, rather than 

purely individual, dimension to [Indigenous] livelihoods" (Calma, 2009), and an extension 

of self-determination to those who may not yet be defined as nations (Venne, 1998, pp. 70-

72). Further, Tuhiwai Smith has described the plural of "peoples" in "Indigenous peoples" 

as the result of Indigenous activism - a recognition of "real differences between different 

indigenous peoples" (Tuhiwai Smith, 1999, p. 7). Articulation of Indigenous peoples as a 

"global form of political identity" has also required recognition of entities that surpass 

extant political categories, who may be nations, yet do not pursue statehood (Niezen, 2003, 

p. 51). Irrespective of the implicit and explicit heterogeneity of Indigenous peoples 

throughout the world, which persists despite colonisation (see Spivak, 1988, p. 284), 

indigeneity itself has become a multifarious yet globally cohesive marker of unity, defined 

in accordance with cultural distinctiveness resistant to colonial imposition, spiritual and 

ancestral connections to land and waters, marginalisation and dispossession and political 

agitation against neo-colonial expansion. Soguk asserts: "Given the negations visited upon 

their histories, more than others, indigenous struggles compel a political calculus that 

registers indigenous identity practices" (Soguk, 2007, p. 5). In claims for rights to cultural 

integrity and expression, access to and management of land and resources, and to political 

and economic autonomy, Indigenous peoples of the world present a collective struggle.  

Birrell, Kathleen. « Indigeneity: Before and Beyond the Law », Studies in Law, Politics, 

and Society, 2010, vol. 51, p. 222-223 (HeinOnline).  

Indigeneity – defined as an oppositional, place-based existence lived through resistance 

to colonial dispossession and incommensurable with settler society (Alfred and Corntassel 

2005) – is disappeared and ahistorically represented and recognized by the settler polity as 

nations that are “both in Canada and of Canada” (Cairns 2000: 204). Scott Morgensen 

(2011) similarly argues that while the settler project of Indigenous erasure may still take its 

conventional violent form; increasingly, it seeks not to destroy Indigenous ways of life, 

culture, and land but instead produce them as a method of “amalgamation”. What better 

place to do so than a museum, a state-controlled space of selective representation? 

Indigeneity is made into an artifact, a remnant of the past; graciously conserved by settler 

society for its own viewing pleasure.  

Gray, Mandi, et Karl Gardner. « (In) Visible Histories: Colonialism, Space and the 

Canadian Museum for Human Rights », Annual Review of Interdisciplinary Justice 

Research, 2016, vol. 5, p. 318. 

Plusieurs auteurs ont tenté de recenser les traits qui permettent de distinguer les 

Autochtones du reste de la population, ce qui a conduit à une grande quantité de définitions. 

Nous en avons relevé une qui semblait utile à nos propos et illustrait mieux ce qui unit les 

Autochtones entre eux et oppose leur identité à celle des allochtones.  

By utilizing Holm et al.’s version of the peoplehood model, my proposed indigenous 

definition includes all four, interlocking concepts of sacred history, ceremonial cycles, 

language and ancestral homelands, while elaborating somewhat on their complex 

interrelationships: 

https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2016CanLIIDocs4682?searchId=2025-11-04T14:33:55:834/158b234917384b43a4153924ddbbdec0&resultId=a3878d739f6445b2a45c55ab06943c51&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'(In)%20Visible%20Histories:%20Colonialism,%20Space%20and%20the%20Canadian%20Museum%20for%20Human%20Rights%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2016CanLIIDocs4682?searchId=2025-11-04T14:33:55:834/158b234917384b43a4153924ddbbdec0&resultId=a3878d739f6445b2a45c55ab06943c51&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'(In)%20Visible%20Histories:%20Colonialism,%20Space%20and%20the%20Canadian%20Museum%20for%20Human%20Rights%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

11 

 

1. Peoples who believe they are ancestrally related and identify themselves, based on oral 

and/or written histories, as descendants of the original inhabitants of their ancestral 

homelands; 

2. Peoples who may, but not necessarily, have their own informal and/or formal political, 

economic and social institutions, which tend to be community-based and reflect their 

distinct ceremonial cycles, kinship networks, and continuously evolving cultural 

traditions; 

3. Peoples who speak (or once spoke) an indigenous language, often different from the 

dominant society’s language – even where the indigenous language is not ‘spoken’, 

distinct dialects and/or uniquely indigenous expressions may persist as a form of 

indigenous identity; 

4. Peoples who distinguish themselves from the dominant society and/or other cultural 

groups while maintaining a close relationship with their ancestral homelands/sacred 

sites, which may be threatened by ongoing military, economic or political 

encroachment or may be places where indigenous peoples have been previously 

expelled, while seeking to enhance their cultural, political and economic autonomy.  

In sum, a somewhat modified peoplehood approach offers the most promise when defining 

indigenous communities given its non-linear construct and flexibility across time and 

place. In closing, several possible conclusions can be drawn from the application of 

nationalist and peoplehood conceptual frameworks to a rearticulation of indigenous 

identity. 

Corntassel, Jeff. « Who is Indigenous? Peoplehood and Ethnonationalist Approaches to 

Rearticulating Indigenous Identity », Nationalism and Ethnic Politics, 2003, p. 91-93.  

On peut donc conclure que la notion d’Indigeneity renvoie au groupe des Autochtones, les 

descendants des premiers habitants d’un territoire, qui souvent ont été colonisés par un 

groupe arrivé subséquemment. La notion d’Indigeneity peut être circonscrite par un 

ensemble de caractéristiques qui concerne plusieurs peuples, comme le fait d’avoir leur 

propre langue et d’affirmer une identité qui se distingue de celle des autres groupes qui 

forment la population.  

Comme nous l’avons vu dans le tableau faisant état de la fréquence d’apparition du terme, 

l’expression Indigeneity apparaît dans un seul texte législatif, mais figure tout de même 

assez souvent dans la jurisprudence11. Cependant, dans plusieurs cas, les occurrences 

s’inscrivent dans des trames factuelles qui ne concernent pas toujours le sens qui nous 

intéresse, comme des décisions d’immigration où le concept d’Indigeneity renvoie à la 

réalité d’autres pays. Ainsi, c’est le cas du Nigéria, pays dans lequel l’Indigeneity forme 

un système politique où le statut d’un individu varie en fonction de l’appartenance ethnique 

de son père. Le concept est aussi parfois mentionné dans des décisions de droit criminel où 

l’Indigeneity est un facteur à prendre en considération dans le processus de détermination 

 

11 Une recherche effectuée en juillet 2025 dans la base de données CanLII donne 446 résultats.  



BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

12 

 

de la peine. Cela correspond à ce qui a été mentionné plus haut dans le contexte de l’analyse 

du terme Aboriginality.  

Indigeneity and the Application of Gladue Principles under s. 718.2(e) 

[78]  Under s. 718.2(e) of the Criminal Code, the Court must consider the intergenerational 

losses and systemic barriers faced by Indigenous peoples. The Court has a statutory duty 

to consider and balance the systemic and background factors that may bear on the 

culpability of the offender, to the extent that they shed light on his or her level of moral 

blameworthiness. In sentencing an Indigenous offender, a sentencing judge must consider 

two factors: 

1. The unique systemic or background factors that may have played a part in bringing the 

particular offender before the courts; and 

2. The types of sentencing procedures and sanctions that may be appropriate in the 

circumstances. 

R. v. Stewart, 2021 BCPC 303, par. 78.  

[49]  Hamer is a clear example of the principle that Gladue principles do not apply simply 

because an offender is Indigenous. Indigeneity is not related to criminality. Rather, it is 

the adverse impact of Canada’s colonial history and assimilationist policies, if any, on a 

particular Indigenous offender that matters. The fact that an offender is Indigenous obliges 

a sentencing judge to consider Gladue principles but does not establish whether and how 

those principles will apply. 

R. v. Kehoe, 2023 BCCA 2, par. 49.  

[348]  Section 91(24) is a broad power (Hogg and Wright, at § 28:2). It is well established 

that Indigenous peoples in Canada are uniquely impacted by major projects precisely 

because of their Indigeneity and the distinctive challenges they face. In our view, the 

definition of effect within federal jurisdiction involving the Indigenous peoples of Canada 

and their rights is constitutional. 

Reference re Impact Assessment Act, 2023 SCC 23, par. 348.  

Le Human Rights Code12 de la Colombie-Britannique inclut l’Indigenous identity comme 

motif de discrimination, ce qui fait que les décideurs doivent se pencher sur l’Indigeneity 

du plaignant lorsque ce motif est invoqué comme source de discrimination. Selon le Code, 

le terme Indigenous, lorsqu’il concerne une personne, s’entend d’Indigenous au sens 

d’Indigenous Peoples dans la Declaration on the Rights of Indigenous Peoples Act13. 

Bien que les termes Aboriginality et Indigeneity ne soient pas abordés de la même manière, 

ils possèdent la même aire sémantique et nous les considérons comme des synonymes. En 

effet, dans les deux cas, les termes renvoient au groupe de personnes qui étaient les 

 

12 RSBC 1996, chapter 210.  
13 SBC 2019, chapter 44. Dans cette loi, Indigenous Peoples a le même sens qu’Aboriginal Peoples dans 

l’article 35 de la Constitution Act, 1982.  

https://www.canlii.org/en/bc/bcpc/doc/2021/2021bcpc303/2021bcpc303.html?autocompleteStr=2021%20bcpc%20303&autocompletePos=1
https://www.canlii.org/en/bc/bcca/doc/2023/2023bcca2/2023bcca2.html?autocompleteStr=2023%20BCCA%202&autocompletePos=1
https://www.canlii.org/en/ca/scc/doc/2023/2023scc23/2023scc23.html?resultId=dabb7c7671fb4f72acbc351621dbcdf5&searchId=2025-04-30T13:19:56:488/7adeff4de81945cf9fbb232d0c0f2f23
https://www.bclaws.gov.bc.ca/civix/document/id/complete/statreg/96210_01
https://www.canlii.org/en/bc/laws/stat/sbc-2019-c-44/latest/sbc-2019-c-44.html?resultId=c3feb1cdb3284e61a4f93bb9609fd1e3&searchId=2025-10-07T09:13:00:011/65604de9cc4b4f2ca5e231de1796a225&searchUrlHash=AAAAAQAzZGVjbGFyYXRpb24gb24gdGhlIHJpZ2h0cyBvZiBpbmRpZ2Vub3VzIHBlb3BsZXMgYWN0AAAAAAE


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

13 

 

premières à occuper un territoire et qui ont été victimes de colonisation de la part des 

groupes arrivés par la suite. Ces termes font également référence aux aspects qui 

distinguent ces différents groupes les uns des autres. De surcroît, nous constatons que le 

terme Indigeneity a remplacé le terme Aboriginality dans l’usage et que cette évolution à 

travers le temps témoigne de la transformation des rapports entre les Autochtones et le reste 

de la société. La définition d’Aboriginality a d’abord été instrumentalisée par le 

colonisateur de manière à mieux servir ses intérêts. Le terme Aboriginality a ensuite cédé 

le pas au terme Indigeneity, dont les balises jalonnent une appartenance qui est de moins 

en moins décidée par les allochtones. L’Indigeneity s’évalue désormais selon la présence 

plus ou moins prononcée d’attributs qui caractérisent un groupe et marquent sa différence.  

Reste finalement à statuer sur la graphie des termes à l’étude. Au fil de nos lectures, nous 

avons constaté qu’Indigeneity et Aboriginality s’écrivaient parfois avec une première lettre 

minuscule ou avec une première lettre majuscule14. Nous avons décidé d’adopter la graphie 

avec la majuscule dans le présent dossier. En effet, le Guide on Equity, Diversity and 

Inclusion Terminology signale que, selon des sources qui font autorité, les termes relatifs 

aux identités autochtones devraient prendre la majuscule, ce qui est le cas pour Indigeneity 

et Aboriginality. Ce choix concorde également avec la décision de retenir la graphie avec 

la majuscule pour les termes formés avec Aboriginal et Indigenous.  

Vu leur abondance dans la littérature, qu’elle soit canadienne ou étrangère, et la 

jurisprudence, nous retenons les termes Indigeneity et Aboriginality dans le cadre des 

présents travaux. Nous les consignerons dans cet ordre dans une même entrée du tableau 

récapitulatif pour refléter l’usage constaté. 

 

ÉQUIVALENT 

Les termes Indigeneity et Aboriginality comptent trois équivalents possibles : 

« autochtonie », « autochtonité » et « indigénéité ». D’emblée, nous mettons de côté le 

terme « indigénéité » pour les mêmes raisons qui ont servi à écarter le terme « droit 

indigène » dans le dossier BT DEA 101 des présents travaux. Nous reprenons nos 

précédents propos : 

Nous écartons tout autant le terme « droit indigène », qui renvoie à la colonisation, tout 

particulièrement à la colonisation française (aux XIXe et XXe siècles), puisqu’il était utilisé 

par les colons pour désigner la population locale qui avait été conquise. C’est pourquoi, en 

contexte de négociations internationales entourant la Déclaration des Nations Unies sur les 

droits des peuples autochtones (DNUDPA), les représentants autochtones ont fait en sorte 

que l’équivalent associé à Indigenous ne soit pas « indigène » mais bien « autochtone » : 

 

14 Pour ce qui est de la graphie avec la lettre majuscule, voir par exemple la décision Stonechild v. Canada, 

2022 CF 914, ainsi que les articles suivants : Bennett, Mark. « "Indigeneity" as Self-Determination », 

Indigenous Law Journal, 2005, vol. 4; Lloud, Dana. « Indigeneity: Before and Beyond the Law », Law, 

Culture and the Humanities, 2017, vol. 13, no 3.  

https://cttj.ca/images/pdf/Droit_%C3%A9tatique_autochtone_/BT_DEA_101H_-_termes_de_base_I_laws.pdf
https://www.canlii.org/en/ca/fct/doc/2022/2022fc914/2022fc914.html?resultId=e9252554347548e0b90e65949ec8f2f0&searchId=2025-07-23T13:44:34:096/8cb28c058b164301b9dba22343fbd16e&searchUrlHash=AAAAAQALMjAyMiBDRiA5MTQAAAAAAQ


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

14 

 

Outre, comme nous venons de le voir, la connotation colonialiste et le rapport de 

domination que le terme d’« indigène » induit dans un contexte français, le choix s’est 

également porté sur le terme « autochtone » pour des raisons profondément politiques, 

explicitées par l’étymologie. Puisque l’indigène n’est « que » celui ou celle qui habite dans 

le pays où il/elle est né.e, se revendiquer « autochtone » permet à ces peuples – qui ont subi, 

et subissent encore, le colonialisme et diverses politiques assimilationnistes – d’affirmer 

leur présence sur le territoire préalablement aux vagues de colonisation. Leur refuser ce 

statut d’autochtone qu’ils revendiquent, c’est nier leur légitimité historique et tous les 

combats liés au respect de leurs droits garantis par leur antériorité d’occupation du 

territoire.  

Gergaud, Sophie. « De l’usage des termes “indigène” et “autochtone” », De la plume à 

l’écran, 3 mars 2016. Consulté en juillet 2023.  

Par conséquent, nous sonderons plus avant les deux premiers termes mentionnés afin de 

voir quel est l’équivalent approprié, tout en commençant par « autochtonie ».  

Tout d’abord, le terme figure dans quelques dictionnaires qui font état des définitions 

suivantes : 

 AUTOCHTONIE 

A.  Qualité d'autochtone, état d'une personne originaire du pays qu'elle habite. 

 P. ext. État d'une personne dont l'âme, la pensée sont celles de l'autochtone : 

 

1. Ce qui semble indubitable, c'est qu'il se passera des siècles avant que l'Américain (...) 

ait acquis cette autochthonie sans laquelle l'homme, étranger à son propre milieu, est 

comme l'âme d'un Platon à qui Dieu aurait ordonné (...) d'habiter le corps d'un tyran du 

Soudan ou du Dahomey. P.-J. PROUDHON, La Guerre et la paix, 1861, p. 49. 

[…] 

Rem. 1. Attesté ds LITTRÉ et GUÉRIN 1892. Ces deux dict. donnent le mot comme 

néologisme. Selon GUÉRIN 1892, il est synon. de autochnéïté, mot attesté avec le même 

sens ds Lar. 19e et Nouv. Lar. ill. Ces deux derniers dict. donnent aussi comme synon. 

autocht(h)onisme. Lar. encyclop. enregistre autochtonisme, avec la déf. suiv. : Qualité des 

espèces végétales ou des races humaines dont l'habitat n'a pas varié, à notre connaissance, 

depuis les temps les plus éloignés. 

Trésor de la Langue Française informatisé, ATILF-CNRS & Université de Lorraine, 1994, 

s.v. autochtonie. Consulté en juillet 2025.  

autochtonie [otoktɔni ; ɔtɔktɔni] n. f. 

◆  Didactique. 

 1   Qualité, état d'autochtone. 

Dictionnaires Le Robert. Le Grand Robert de la langue française en ligne, 2025, s.v. 

autochtonie. 

https://delaplumealecran.org/spip.php?article22
http://atilf.atilf.fr/tlf.htm


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

15 

 

Nous n’avons pas repéré le terme dans les dictionnaires juridiques. De surcroît, selon la 

base de données terminologiques TERMIUM Plus®, le terme « autochtonie » est rare. Il 

n’apparaît pas non plus dans la législation canadienne. Dans la jurisprudence, nous 

pouvons noter qu’il figure surtout dans des décisions de la Commission de l’immigration 

et du statut de réfugié du Canada, dans des contextes qui ne sont pas liés au domaine visé 

par les présents travaux. Deux ou trois extraits sont cependant pertinents, et nous citons 

celui qui suit comme exemple : 

[61]  Dans Nahanee, où la Cour suprême est principalement intervenue en regard de la 

procédure lorsqu’un juge de première instance envisage de prononcer une peine supérieure 

à celle demandée par la Poursuite, la majorité n’est pas intervenue dans l’analyse du juge 

de première instance sur le fait que tant les victimes que l’accusé étaient autochtones. La 

juge de première instance avait pris la peine de soigneusement examiner la situation 

spécifique de l’accusé comme autochtone. Elle avait conclu qu’aucun des facteurs 

personnels atténuants qu’on rencontre souvent dans le cas des délinquants autochtones 

n’était présent en l’espèce et qu’il n’y avait pas de raison de réduire sa culpabilité morale 

du fait de son autochtonie. [Renvois omis.] 

Directeur des poursuites criminelles et pénales c. Niquay, 2023 QCCQ 4141, par 61.  

Cependant, le terme apparaît dans plusieurs textes de doctrine, dont certains présentent des 

contextes descriptifs du terme dans le sens qui nous intéresse.  

Si des divergences ont pu surgir à un moment ou un autre s’agissant de la détermination 

du titulaire du droit à l’autodétermination, pour des raisons diverses et variées, la 

Déclaration de 2007 est claire en la matière. Les rédacteurs de cette Déclaration ont pris 

manifestement le soin de préciser le titulaire du droit à l’autodétermination. Il s’agit ni plus 

ni moins des peuples autochtones. Ce sont ces peuples, du fait de leur autochtonie, « leur 

identité autochtone », qui disposent de la vocation à s’autodéterminer. Le parti pris par le 

texte onusien est patent et marque la volonté de circonscrire de la manière la plus exacte 

que possible cette notion de peuple autochtone. 

Abdallah, Ahmed Ali. « Réflexions critiques sur le droit à l’autodétermination des peuples 

autochtones dans la Déclaration des Nations Unies du 13 septembre 2007 », Revue 

québécoise de droit international, 2014, vol. 27, no 1, p. 69. 

Enfin, le troisième chapitre de la deuxième partie aborde le problème de la définition de 

l'autochtonie. Prenant comme base la « définition de travail » de l'Étude de Cobo, 

définition fondée sur les trois critères de l'antériorité dans le territoire, de la non-dominance 

et de la revendication identitaire, l'auteur en analyse les limites. Soulignant l'exclusion 

qu'engendre cette définition sur le plan des peuples eux-mêmes, ainsi que les confusions 

sémantiques entre « peuples » et « populations », l'auteur nous fait bien voir la complexité 

de toute tentative de définition universaliste de l'autochtonie. Face à ce problème épineux, 

elle propose une solution empirique à trois volets: reconnaître l'auto-identification des 

peuples autochtones sur le plan international et dans le cadre des États individuels, tout en 

ne confondant pas les peuples autochtones et les minorités, ni les minorités ordinaires avec 

celles qui sont le produit du colonialisme interne ou du néo-libéralisme, c'est-à-dire ces 

« peuples originels des pays du 'premier monde' que le discours dominant refuse depuis 

longtemps à considérer comme des situations résultant d'un manque de décolonisation ».  

https://www.canlii.org/fr/qc/qccq/doc/2023/2023qccq4141/2023qccq4141.html?resultIndex=1
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2014CanLIIDocs33155?searchId=2025-11-04T14:38:28:106/e8c774e08e824c60a453843b834f3cf3&resultId=48fd5d210c194363a9bc799531c7d10f&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'R%C3%A9flexions%20critiques%20sur%20le%20droit%20%C3%A0%20l%E2%80%99autod%C3%A9termination%20des%20peuples%20autochtones%20dans%20la%20d%C3%A9claration%20des%20Nations%20Unies%20du%2013%20septembre%202007%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2014CanLIIDocs33155?searchId=2025-11-04T14:38:28:106/e8c774e08e824c60a453843b834f3cf3&resultId=48fd5d210c194363a9bc799531c7d10f&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'R%C3%A9flexions%20critiques%20sur%20le%20droit%20%C3%A0%20l%E2%80%99autod%C3%A9termination%20des%20peuples%20autochtones%20dans%20la%20d%C3%A9claration%20des%20Nations%20Unies%20du%2013%20septembre%202007%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

16 

 

Almeida, Antonio José. « Isabelle Schulte-Tenckhoff, La question des peuples 

autochtones, Bruxelles, Bruylant, 1997 », Revue québécoise de droit international, 1997, 

vol. 10, p. 228.  

Ces résultats nous permettent donc de conclure que, tout comme pour Indigeneity et 

Aboriginality, « autochtonie » fait référence à l’état ou la qualité d’Autochtone et à ce qui 

définit l’identité des Autochtones, comme l’antériorité de leur occupation du territoire et 

leur assujettissement à un groupe arrivé ultérieurement. Il pourrait donc être un bon 

candidat à l’équivalence des termes Indigeneity et Aboriginality.  

Si nous nous penchons ensuite sur le terme « autochtonité », nous pouvons constater qu’il 

n’apparaît pas dans les dictionnaires juridiques et généraux. Cependant, le terme est présent 

dans le Guide de la terminologie liée à l’équité, la diversité et l’inclusion (qui est le pendant 

français du Guide on Equity, Diversity and Inclusion Terminology) et est défini de la sorte : 

L'autochtonité fait référence au sentiment d'appartenance et au lien des peuples 

autochtones avec la terre, ainsi qu’à leurs visions du monde, leurs connaissances, leurs 

pratiques, leurs langues et leur expérience vécue, entre autres aspects. Ainsi, les aspects de 

l'autochtonité varient d'une personne, d'une communauté ou d'une nation autochtone à 

l'autre. 

Gouvernement du Canada. Guide de la terminologie liée à l’équité, la diversité et 

l’inclusion, s.v. autochtonité. Consulté en juillet 2025.  

Le terme n’apparaît pas non plus dans la législation canadienne. Dans la jurisprudence, on 

le voit dans le syntagme « autochtonité-lieu de résidence », lequel n’est pas, à l’évidence, 

un candidat potentiel au titre d’équivalent d’Indigeneity et Aboriginality. Une analyse de 

la jurisprudence de la Cour suprême permet de conclure que ce syntagme relève de la 

terminologie constitutionnelle, qu’il est l’équivalent français d’Aboriginality-residence et 

qu’il constitue un motif de discrimination analogue à ceux énumérés à l’article 15 de la 

Charte canadienne des droits et libertés, lequel protège le droit à l’égalité. Les motifs 

énumérés dans le corps de l’article ne sont pas exhaustifs. Voici la disposition en question : 

Égalité devant la loi, égalité de bénéfice et protection égale de la loi 

15 (1) La loi ne fait acception de personne et s’applique également à tous, et tous ont droit 

à la même protection et au même bénéfice de la loi, indépendamment de toute 

discrimination, notamment des discriminations fondées sur la race, l’origine nationale ou 

ethnique, la couleur, la religion, le sexe, l’âge ou les déficiences mentales ou physiques. 

Dans l’arrêt Corbiere c. Canada (Ministre des Affaires indiennes et du Nord canadien)15, 

la Cour suprême a déterminé que le motif « autochtonité-lieu de résidence » présentait les 

caractéristiques suivantes : 

6  Nous sommes d’accord avec le juge L’Heureux‐Dubé pour dire que l’autochtonité‐lieu 

de résidence [Aboriginality-residence] (la qualité de membre hors réserve d’une bande 

 

15 [1999] 2 RCS 203.  

https://www.erudit.org/en/journals/rqdi/1997-v10-rqdi08119/1100739ar/
https://www.erudit.org/en/journals/rqdi/1997-v10-rqdi08119/1100739ar/
https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/fr/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-fra
https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/fr/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-fra
https://www.canlii.org/fr/ca/csc/doc/1999/1999canlii687/1999canlii687.html


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

17 

 

indienne) est un motif de discrimination analogue aux motifs énumérés. Toutefois, nous 

désirons faire des commentaires sur deux points : (1) la suggestion faite par certains qu’un 

même motif peut, selon les circonstances, être analogue ou non; (2) les critères 

d’identification des motifs analogues. 

[…] 

14  Le juge L’Heureux-Dubé conclut, en dernière analyse, que le facteur de 

l’« autochtonité‐lieu de résidence » [Aboriginality-residence] constitue un motif analogue 

lorsqu’il se rapporte à la question de savoir si un membre d’une bande autochtone vit dans 

la réserve ou en dehors de celle‐ci. Nous sommes d’accord avec cette conclusion. Il ressort 

clairement des propos du juge L’Heureux‐Dubé que la distinction se rapporte à une 

caractéristique personnelle essentielle de l’identité personnelle des membres des bandes 

indiennes, caractéristique qui est considérée immuable au même titre que la religion ou la 

citoyenneté. Les membres hors réserve d’une bande autochtone ne peuvent devenir des 

membres habitant la réserve qu’à un prix considérable, si tant est qu’ils le peuvent. 

Toutefois, plusieurs décisions renvoient à l’« autochtonité » comme à une notion qui 

dépasse ce cadre restreint, dont quelques arrêts de la Cour suprême du Canada. Ces 

décisions ne permettent toutefois pas de cerner clairement la notion.  

[348]  La compétence prévue au par. 91(24) est vaste (Hogg et Wright, § 28:2). Il est bien 

établi que les peuples autochtones au Canada sont particulièrement touchés par les grands 

projets précisément en raison de leur autochtonité [Indigeneity] et des défis particuliers 

auxquels ils font face. À notre avis, la définition des effets relevant d’un domaine de 

compétence fédérale concernant les peuples autochtones du Canada et leurs droits est 

constitutionnelle. 

Renvoi relatif à la Loi sur l’évaluation d’impact, 2023 CSC 23, par. 348.  

42  Nous devons maintenant nous interroger sur le sens de l’expression « culture 

distinctive ». Comme je l’ai expliqué précédemment, dans Van der Peet notre Cour a voulu 

définir la portée de l’art. 35 de la Constitution d’une manière qui permette de cerner à la 

fois l’aspect « ancestral » et l’aspect « droit » dans l’expression « droits ancestraux ». Le 

juge en chef Lamer a parlé de la « nécessaire spécificité qui résulte de la protection 

constitutionnelle spéciale accordée à un segment de la société canadienne » (par. 20). C’est 

cette spécificité autochtone qui est visée par la notion de « culture distinctive ». Toutefois, 

[TRADUCTION] « l’autochtonité [Aboriginality] ne se résume manifestement pas à des 

pratiques culturelles intéressantes et des curiosités anthropologiques dignes uniquement 

d’un musée » (C. C. Cheng, « Touring the Museum: A Comment on R. v. Van der Peet » 

(1997), 55 U.T. Fac. L. Rev. 419, p. 434). R. L. Barsh et J. Y. Henderson soutiennent que, 

du fait de l’arrêt Van der Peet, la notion de [TRADUCTION] « “culture” est désormais 

comprise, implicitement, comme une liste figée de traits ou de caractéristiques » (« The 

Supreme Court’s Van der Peet Trilogy: Naive Imperialism and Ropes of Sand » 

(1997), 42 R.D. McGill 993, p. 1002). 

R. c. Sappier; R. c. Gray, 2006 CSC 54, par. 42.  

Quelques textes de doctrine offrent des contextes descriptifs utiles pour nous permettre de 

cerner les traits sémantiques du terme à l’étude.  

https://www.canlii.org/fr/ca/csc/doc/2023/2023csc23/2023csc23.html?autocompleteStr=2023%20CSC%2023&autocompletePos=1
https://www.canlii.org/fr/ca/csc/doc/2006/2006csc54/2006csc54.html?autocompleteStr=2006%20CSC%205&autocompletePos=5


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

18 

 

22. La reconnaissance et la confirmation des droits ancestraux visent, selon la Cour 

suprême, à reconnaître à des groupes de la société des droits particuliers fondés sur leur 

autochtonité, c'est-à-dire sur le fait « que les autochtones vivaient sur le territoire en 

sociétés distinctives, possédant leurs propres cultures ». Dans JR. c. Sappier; JR. c. Gray, 

la haute juridiction écrit que « l'objectif est d'assurer la sécurité et la continuité culturelles 

de la société autochtone concernée ». En conséquence, la Cour établit une corrélation 

nécessaire entre la reconnaissance des droits ancestraux et le particularisme culturel 

autochtone de sorte que l'existence de ces droits et leur contenu refléteront la culture 

singulière des peuples premiers. Cette approche culturaliste est, à bon droit, très contestée 

parce qu'elle place les tribunaux dans la position délicate de devoir cerner la spécificité 

d'une identité culturelle autochtone à partir des perceptions et des intérêts non autochtones. 

Le risque est réel que les Autochtones se voient attribuer d'autorité une identité imaginée 

par des magistrats bien intentionnés, mais se faisant une idée stéréotypée et statique de 

l'autochtonité qui est préjudiciable à une interprétation dynamique et contemporaine des 

droits constitutionnels. La recherche judiciaire d'une certaine « authenticité » autochtone 

signifie qu'une « coutume, pratique ou tradition » ne sera pas protégée si elle est apparue 

uniquement en raison de l’influence de la culture européenne. Ce qui vient renforcer le 

spectre d’un essentialisme identitaire incompatible avec la plasticité des cultures et leur 

perméabilité au changement.  

Otis, Ghislain. « La protection constitutionnelle de la pluralité juridique : le cas de 

« l’adoption coutumière » autochtone au Québec », Revue générale de droit, 2011, vol. 41, 

no 2, p. 580. 

Selon la Cour suprême du Canada, les droits ancestraux trouveraient leur fondement dans 

le principe de l’« autochtonité » c'est-à-dire la préexistence multiséculaire des peuples 

aborigènes sur le territoire canadien en tant que sociétés organisées. La Cour qualifie ces 

droits de « préexistants » pour rendre compte du fait qu'ils ne doivent leur existence à 

aucune concession étatique, c'est-à-dire que les autochtones les tiennent en principe 

directement de leurs ancêtres en vertu des régimes fonciers pré-coloniaux.  

Otis, Ghislain. « Revendications foncières, « autochtonité » et liberté de religion au 

Canada », Les Cahiers de droit, 1999, vol. 40, no 4, p. 750-751. 

L’autochtonité renvoie à l’état d’Autochtone, à ce qui relève de la manière dont les 

Autochtones appréhendent le monde, comme leurs connaissances ou leurs langues. Elle 

fait aussi référence à ce qui les distingue des allochtones, comme leur présence 

plurimillénaire sur le territoire canadien ainsi que la structure unique de leurs sociétés. Le 

terme paraît donc être un bon candidat à l’équivalence puisqu’il possède essentiellement 

les mêmes traits sémantiques qu’Indigeneity et Aboriginality (existence d’un rapport 

d’altérité avec les allochtones et d’une manière d’être qui est propre aux Autochtones).  

Au cours de nos recherches, nous avons eu l’heur de trouver un article où l’auteur se 

penchait sur les traits propres à chacun des termes « autochtonie » et « autochtonité » : 

Mes différentes lectures dont la liste figure en bibliographie m’ont permis de constater que 

les utilisateurs du terme « autochtonie » ne le définissent à peu près jamais, du moins de 

façon directe et claire. Il en est de même d’ailleurs pour l’ensemble des communications 

présentées dans cet ouvrage, sauf exceptions. […] Le plus souvent on le caractérise en 

https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2011CanLIIDocs500?searchId=2025-11-04T15:28:11:030/0a65a9a6d73d4e1696bd6f06d7cc6559&resultId=a2ad7f6c568148adb9f81858a14aaf1c&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'La%20protection%20constitutionnelle%20de%20la%20pluralit%C3%A9%20juridique%20:%20le%20cas%20de%20%C2%AB%20l%E2%80%99adoption%20coutumi%C3%A8re%20%C2%BB%20autochtone%20au%20Qu%C3%A9bec%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2011CanLIIDocs500?searchId=2025-11-04T15:28:11:030/0a65a9a6d73d4e1696bd6f06d7cc6559&resultId=a2ad7f6c568148adb9f81858a14aaf1c&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'La%20protection%20constitutionnelle%20de%20la%20pluralit%C3%A9%20juridique%20:%20le%20cas%20de%20%C2%AB%20l%E2%80%99adoption%20coutumi%C3%A8re%20%C2%BB%20autochtone%20au%20Qu%C3%A9bec%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/1999CanLIIDocs375?searchId=2025-11-04T14:40:22:187/598135a71ddd44ec9b24213c5bec49eb&resultId=419cbd8a772749959ce911c7ccd6bf2d&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Revendications%20fonci%C3%A8res,%20%C2%AB%20autochtonit%C3%A9%20%C2%BB%20et%20libert%C3%A9%20de%20religion%20au%20Canada%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/1999CanLIIDocs375?searchId=2025-11-04T14:40:22:187/598135a71ddd44ec9b24213c5bec49eb&resultId=419cbd8a772749959ce911c7ccd6bf2d&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Revendications%20fonci%C3%A8res,%20%C2%AB%20autochtonit%C3%A9%20%C2%BB%20et%20libert%C3%A9%20de%20religion%20au%20Canada%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

19 

 

faisant référence à un ou plusieurs traits dont les plus fréquemment utilisés sont les 

suivants : l’occupation première d’un territoire (un espace) par les ancêtres et la référence 

à des mythes fondateurs […]; un rapport particulier au sol ou à la terre […]; des droits 

spécifiques de nature collective (aboriginaux), en particulier des droits fonciers et sur les 

ressources naturelles […]; des différences culturelles par rapport aux « allochtones » […]; 

une situation politique de domination par un état central […]; une source de violences 

interethniques […]. À l’occasion, mais rarement, le terme est utilisé comme référent 

identitaire […]. On retrouve à peu près les mêmes critères dans les textes du présent 

ouvrage, avec différents accents mis par certains auteurs soit sur l’exclusion de 

l’« étranger » et les conflits « ethniques », soit sur les luttes, les mouvements de résistance 

et leur internationalisation, soit sur la construction identitaire et le processus 

d’« autochtonisation » ou d’« ethnogenèse ». 

Malgré cet éventail de caractéristiques de l’« autochtonie », il me semble que son champ 

sémantique se rapporte principalement à des questions relevant de ce que j’appellerais de 

façon large « l’appartenance territoriale », qui serait le fondement premier de l’identité 

autochtone. Cette connotation centrale du terme « autochtonie » se situe dans la logique 

de la construction en français de termes faisant référence à des entités géographiques ou 

territoriales tels que pays, provinces ou régions […].  

Contrairement à ce que j’anticipais avant le début de ma recherche, l’« autochtonité » 

semble avoir à peu près le même champ sémantique que l’« autochtonie » avec les 

principales caractéristiques suivantes : la territorialité […]; les droits ancestraux et le titre 

autochtone sur la terre […]; le lieu de résidence […]; la culture […]; un état de 

subordination politique et une oppression par l’État […]; des droits religieux particuliers. 

À part Tanner, déjà cité, peu d’auteurs associent explicitement « autochtonité » et identité 

autochtone, même si implicitement ils y font référence.  

[…] 

Si les champs sémantiques des termes « autochtonie » et « autochtonité » recouvrent à 

peu près les mêmes composantes, comme j’ai pu le démontrer à partir de mon petit bilan 

de la littérature, devrait-on en éliminer un au profit de l’autre? Cela pourrait se faire au 

profit du premier qui est de loin le plus couramment utilisé. Je ne suis toutefois pas de cet 

avis et c’est pourquoi, aussi pour être en meilleur accord avec l’esprit de la langue 

française, je propose que le terme « autochtonie » serve à désigner tout ce qui a trait aux 

rapports des autochtones avec les territoires et qu’il soit considéré comme la principale 

composante de l’identité autochtone ou « autochtonité ».  

Charest, Paul. « Autochtonité et autochtonie : identité et territorialité », Autochtonies : 

Vues de France et du Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2009, p. 97-104, 

« Mondes autochtones ».  

Ainsi donc, selon M. Charest, les aires sémantiques des deux termes se chevauchent, c’est-

à-dire que, dans les deux cas, il est question du groupe des premiers habitants qui 

appartiennent à un territoire, de leur rapport particulier avec celui-ci et de leur identité 

culturelle distincte qui s’oppose à celle du groupe arrivé ultérieurement qui les a souvent  

assujettis et opprimés pour mieux asseoir leur pouvoir. Il propose de retenir « autochtonie » 

pour désigner les rapports des Autochtones avec les territoires et de considérer ce terme 



BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

20 

 

comme un trait sémantique d’« autochtonité », laquelle expression renverrait à l’identité 

autochtone. D’après nos recherches, cette proposition ne semble pas avoir été reprise par 

d’autres auteurs. Il nous faut donc trancher la question de l’équivalence sur la foi d’autres 

éléments.  

D’après l’ensemble des sources consultées, on peut constater que le terme « autochtonie » 

est plus courant dans le discours du droit que le terme « autochtonité ». Une recherche 

effectuée à l’aide du moteur de recherche Google Scholar pour les termes « autochtonie » 

et « autochtonité » a donné respectivement 14 500 et 200 résultats. Cependant, cette 

différence est moins flagrante dans le discours du droit au Canada. En effet, une recherche 

faite sur la plateforme CanLII en juillet 2025 a donné 26 résultats pour le terme 

« autochtonité » (excluant toute mention du concept « d’autochtonité-lieu de résidence ») 

et 45 résultats pour le terme « autochtonie ». Sur la plateforme CAIJ, en juillet 2025, une 

recherche pour les termes « autochtonie » et « autochtonité » a donné respectivement 

95 résultats et 77 résultats. Tout compte fait, la différence entre la fréquence d’apparition 

des deux termes n’est pas significative.  

Selon le Centre national de ressources textuelles et lexicales, le suffixe « -ité » est 

formateur de très nombreux substantifs féminins de l’inanimé, indiquant une qualité qui 

découle d’une base adjectivale. Cependant, le suffixe peut s’appliquer exceptionnellement 

à une base nominale. L’autochtonité indiquant la qualité ou l’état d’Autochtone d’une 

personne ou d’une communauté, le terme est donc bien construit en français. De son côté, 

le suffixe « -ie » indique entre autres une valeur collective ou un regroupement, un 

ensemble de personnes, ce à quoi correspond « autochtonie »16. Ce terme est également 

bien construit en français. Le choix doit donc s’effectuer pour d’autres raisons.  

 

« Autochtonité » est le terme préconisé par le Guide de la terminologie liée à l’équité, la 

diversité et l’inclusion du gouvernement fédéral. Une recherche dans l’outil Diatopix17 

permet de constater que le terme « autochtonité » est surtout employé au Canada, même si 

le terme « autochtonie » y est assez répandu également. De plus, « autochtonité » semble 

être le terme privilégié par la Cour suprême puisqu’elle a employé le terme dans ses arrêts 

récents.  

Enfin, comme le terme « autochtonité » est déjà présent dans la jurisprudence comme 

élément du syntagme « autochtonité-lieu de résidence », il nous semble plus judicieux de 

ne pas faire cohabiter « autochtonie » et « autochtonité-lieu de résidence » dans le discours 

du droit, car cela pourrait susciter de la confusion.  

Nous recommandons donc « autochtonité » à titre d’équivalent d’Indigeneity et 

Aboriginality. 

 

16 Université de Sherbrooke. Usito, 2025, s.v. -ie. Consulté en mai 2025.  
17 Recherche effectuée en juillet 2024. Diatopix est un outil qui permet de visualiser de façon graphique la 

répartition de mots, de termes, d’expressions, etc. dans un espace Web délimité par une langue. 

https://usito.usherbrooke.ca/d%C3%A9finitions/-ie


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

21 

 

 

ANALYSE NOTIONNELLE 

Indigenization 

Le terme Indigenization est un dérivé d’Indigenous qui est présent dans l’usage18. 

Cependant, nos recherches permettent de mettre en lumière que le terme est peu utilisé 

dans le domaine visé par les présents travaux. Il n’apparaît pas dans les dictionnaires 

spécialisés, mais est présent dans les dictionnaires généraux :  

 indigenization 

The action or process of adapting to or being brought under the control or influence of 

Indigenous people. Also: the result of this; the increased presence of Indigenous people in 

an institution, industry, etc., previously dominated by colonial settlers or their descendants. 

Oxford English Dictionary, 2023, s.v. indigenization. Consulté en juillet 2025. 

indigenization 

The process or action of indigenizing. 

Collins Dictionary, 2025, s.v. indigenization. Consulté en mai 2025.  

indigenize 

To alter (something) so as to make it fit in with the local culture. 

Collins Dictionary, 2025, s.v. indigenize. Consulté en mai 2025.  

On le retrouve également dans le Guide on Equity, Diversity and Inclusion Terminology à 

l’entrée suivante : 

indigenization (noun) 

Definition 

The integration of Indigenous worldviews, knowledge and perspectives into the structures 

of an institution. 

Notes 

Indigenization should be led by Indigenous Peoples. It allows for the recognition that 

Indigenous and non-Indigenous worldviews, knowledge and perspectives are of equal 

value. 

 

18 Nous avons sondé l’usage en ce qui a trait au terme Aboriginalization. D’après nos recherches, il n’apparaît 

pas dans la législation ni dans la jurisprudence. Il figure dans un article de la doctrine canadienne, mais sans 

que ce contexte soit définitoire ou descriptif. Il n’est pas non plus présent dans les dictionnaires. Nous avons 

donc décidé d’écarter ce terme.  

https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=indigenization
https://www.collinsdictionary.com/dictionary/english/indigenization
https://www.collinsdictionary.com/dictionary/english/indigenize


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

22 

 

There is no single Indigenous worldview; although there may be common points, the 

worldviews of different Indigenous nations or communities vary from one to another. 

Government of Canada. Guide on Equity, Diversity and Inclusion Terminology, 

s.v. indigenization. Consulté en juillet 2025.  

L’Indigenization concerne donc un processus d’adaptation d’une organisation qui intègre 

le savoir, les visions du monde et les perspectives que possèdent les Autochtones.  

Le terme n’apparaît pas non plus dans la législation canadienne. Quant à la littérature 

savante, il faut d’abord souligner que le concept est surtout utilisé dans le contexte d’écrits 

produits par des citoyens de pays jadis colonisés. Selon certains de ces textes, 

l’Indigenization est un processus de réappropriation des savoirs mené par les Autochtones 

une fois la décolonisation amorcée. On précise ainsi que le processus d’Indigenization 

devient essentiel lorsqu’il s’agit de déconstruire un système qui accorde de la légitimité à 

un savoir seulement s’il est passé par les processus de validation issus des savoirs 

occidentaux (les savoirs privilégiés par les colonisateurs) et qui écarte implicitement les 

savoirs locaux. Ce processus permet ensuite d’adapter ce savoir à la réalité locale et au 

contexte dont il est issu. Lorsqu’on se penche davantage sur l’usage du mot Indigenization 

en contexte canadien, il est possible de constater que le terme se manifeste surtout chez des 

auteurs qui explorent le sens qu’il prend pour les institutions d’enseignement supérieur.  

Indigenization 

Indigenization is a process of naturalizing Indigenous knowledge systems and making 

them evident to transform spaces, places, and hearts. In the context of post-secondary 

education, this involves bringing Indigenous knowledge and approaches together with 

Western knowledge systems. This benefits not only Indigenous students but all students, 

teachers, and community members involved or impacted by Indigenization. 

Indigenous knowledge systems are embedded in relationship to specific lands, culture, and 

community. Because they are diverse and complex, Indigenization will be a unique 

process for every post-secondary institution. 

It is important to note that Indigenization does not mean changing something Western into 

something Indigenous. The goal is not to replace Western knowledge with Indigenous 

knowledge, and the goal is not to merge the two into one. Rather, Indigenization can be 

understood as weaving or braiding together two distinct knowledge systems so that learners 

can come to understand and appreciate both. Therefore, we recommend that you use the 

word Indigenization cautiously and take care not to use it when Indigenous content is 

simply added to a course or when something Western is replaced with something 

Indigenous. Rather, it refers to a deliberate coming together of these two ways of knowing. 

BC Campus. Indigenization, Decolonization, and Reconciliation, 2018. Consulté en juillet 

2025.  

What is Indigenization?  

On a very practical level, indigenization is the process of creating a supportive and 

comfortable space inside our institutions within which Indigenous people can succeed. But 

https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/en/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-eng
https://opentextbc.ca/indigenizationcurriculumdevelopers/chapter/indigenization-decolonization-and-reconciliation/


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

23 

 

"success" is a very big word here. It's not just success in students completing coursework 

or programs. It is also "success" in reframing knowledge production and transmission 

within the academy from an Indigenous perspective. (What on earth does that mean?) 

It means that most of us as Canadians are woefully ignorant of the history of interaction 

between Indigenous people and European immigrants who came as settlers to this land. It 

means that not only were the French and English "founding peoples" of our country, so 

also, in a much more profound way, were Indigenous people. It means that European 

institutional frameworks, philosophy, historical assumptions, paradigms of scholarship and 

ways of knowing have not only dominated our institutions, but completely boxed out 

Indigenous knowledge, wisdom teachings, science and worldviews. It means that except 

in certain pockets of the academy, the impact of colonization on Indigenous people is 

completely invisible. It means that as a result of those historical processes, many 

Indigenous people come to the academy with trauma based barriers to participation in the 

learning process. It means that the learning and support processes within the academy need 

to be reframed in order to accommodate contributions from Indigenous experience. It 

means that, for Indigenous students, specialized support systems are fundamental to 

success.  

Bopp, Michael, Lee Brown et Robb Jonathan. Reconciliation within the Academy: Why is 

Indigenization so Difficult?, p. 2. Consulté en juillet 2025.  

Les facultés de droit sont aussi concernées par ce processus, puisqu’elles sont visées par l’un 

des appels à l’action de la Truth and Reconciliation Commission of Canada : 

We call upon law schools in Canada to require all law students to take a course in 

Aboriginal people and the law, which includes the history and legacy of residential schools, 

the United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, Treaties and 

Aboriginal rights, Indigenous law, and Aboriginal–Crown relations. This will require 

skills-based training in intercultural competency, conflict resolution, human rights, and 

antiracism. 

Truth and Reconciliation Commission of Canada. Truth and Reconciliation Commission 

of Canada : Calls to Action, 2015, p. 3. 

Des facultés de droit ont répondu à cet appel et ont entrepris un processus de réflexion quant 

à la manière d’intégrer les savoirs, cultures et pratiques autochtones dans les établissements 

d’enseignement postsecondaire : 

Why was the TRC [Truth and Reconciliation Commission of Canada] specifically 

concerned with law schools? In Canada, legal education has been “in large part ... an 

imperial project of the legal profession.” Law schools produce legal actors and, through 

this production line, serve as a site of colonization because in Canada law has been, and 

continues to be, a vehicle to oppress Indigenous peoples. This has not prevented Indigenous 

peoples from entering law schools in Canada, learning about and practicing Canadian law, 

completing graduate degrees, and joining law faculties. Meanwhile, law schools have 

learned little about Indigenous legal orders. In sum, the presence of Indigenous peoples in 

law schools and on faculty does not equate to an end of the law school’s role in 

colonization, which the TRC has ultimately stated in its work.  

http://www.fourworlds.ca/pdf_downloads/Reconciliation_within_the_Academy_Final.pdf
http://www.fourworlds.ca/pdf_downloads/Reconciliation_within_the_Academy_Final.pdf
https://ehprnh2mwo3.exactdn.com/wp-content/uploads/2021/01/Calls_to_Action_English2.pdf
https://ehprnh2mwo3.exactdn.com/wp-content/uploads/2021/01/Calls_to_Action_English2.pdf


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

24 

 

Responses to Recommendation 28, such as the development of new course material and 

broader discussions on curriculum reform, is often being referred to as the 

“Indigenization” of law schools and leads to such questions as: should there be a course 

offered; should it include Indigenous peoples’ laws; if so, which Indigenous peoples and 

what are their laws; who on the faculty can teach it; who on the faculty should teach it; 

might those who teach the course be marginalized; what about the potential effects on 

Indigenous law students; does focusing mainly on Recommendation 28’s call for a new 

course leave deeper reflections on institutional contributions to colonization found in 

Recommendation 50 for a later time; and does creating a mandatory course allow for a 

check in the box labelled “TRC response” without an examination of the institutional 

architecture of law school? 

Hewitt, Jeffery G. « Decolonizing and Indigenizing: Some Considerations for Law 

Schools », Windsor Yearbook on Access to Justice, 2016, vol. 33, p. 68. 

On peut donc constater que, dans le contexte de l’éducation postsecondaire, 

l’Indigenization implique de revisiter le modèle d’enseignement et de recherche 

universitaires afin de redonner droit de cité aux connaissances, concepts et perspectives 

autochtones pour que la transmission du savoir ne soit plus uniquement ancrée dans un 

schéma occidental. L’objectif est qu’au terme de ce processus, les systèmes de savoirs 

occidentaux et autochtones coexistent les uns avec les autres, sans se supplanter 

mutuellement.  

L’Indigenization concerne également une réalité présente dans la pratique du droit. En 

effet, la Truth and Reconciliation Commission of Canada a publié plusieurs 

recommandations visant l’essor des droits autochtones dans le paysage juridique canadien, 

et a conclu notamment à la nécessité de reconnaître et d’intégrer les différents systèmes 

juridiques autochtones. Un processus d’Indigenization est donc mis en branle dans 

différents secteurs du droit, dont celui des procès civils, pour y incorporer des aspects de 

la culture, des perspectives et des pratiques des peuples autochtones. Ce processus n’est 

pas statique et varie selon le contexte.  

This paper takes up this gap to consider the Indigenization of civil litigation as a means to 

promote decolonization and reconciliation within the Canadian legal framework. The word 

“Indigenization” as used in this paper refers to the process of incorporating or integrating 

Indigenous elements, cultures, practices, and perspectives into various aspects of society, 

institutions, or systems. Indigenization aims to promote the recognition, preservation, and 

empowerment of Indigenous communities, their knowledge, and their traditional ways of 

life. The Indigenization of civil litigation refers to the incorporation of Indigenous law 

into civil litigation as is practised under Canadian law. 

Rosenberg David. « Indigenization of Civil Litigation: Barriers and Opportunities », 

Lakehead Law Journal, 2024, vol. 6, p. 5. 

Lorsqu’on sonde la jurisprudence, il saute aux yeux que le terme n’est pas très fréquent 

dans le domaine du droit étatique autochtone. Lorsqu’il apparaît dans le sens que nous 

avons étudié jusqu’à présent, ce sont dans des litiges de droit arbitral qui ont pour partie 

des institutions d’enseignement.  

https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2016CanLIIDocs206?searchId=2025-11-04T15:19:54:162/a65a1dbeb2934db5a9ff3fde93c06f5a&resultId=b8ef716b4e92493f80fc1de221a09828&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Decolonizing%20and%20Indigenizing:%20Some%20Considerations%20for%20Law%20Schools%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2016CanLIIDocs206?searchId=2025-11-04T15:19:54:162/a65a1dbeb2934db5a9ff3fde93c06f5a&resultId=b8ef716b4e92493f80fc1de221a09828&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Decolonizing%20and%20Indigenizing:%20Some%20Considerations%20for%20Law%20Schools%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/en/commentary/doc/2024CanLIIDocs952?searchId=2025-11-04T15:20:32:519/524a4639eb494473a9b1f6473cfdeb42&resultId=a3e59ff177b74305ae0befd2c7a6f715&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Indigenization%20of%20Civil%20Litigation:%20Barriers%20and%20Opportunities%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

25 

 

[22]  The collective agreement also has a provision relating to Indigenization: 

 ARTICLE 29—INDIGENIZATION 

29.1  The University and the Association recognize Indigenous ways of knowing, voices, 

and critiques in our practices such as leadership, teaching, and research, and in our physical 

spaces. The Parties are committed to the protection of the heritage of Indigenous Peoples 

and recognize that Indigenous Peoples are the primary guardians and interpreters of their 

arts, sciences, and practices and cultures whether created in the past or developed in the 

future. This commitment and recognition include, especially, those Indigenous nations 

upon whose lands the University is situated. In addition to Indigenization efforts, actions 

of redress will require new, complementary, and additional efforts for the University 

community to meets [sic] its collective responsibilities towards reconciliation. 

Board of Governors of Mount Royal University v. Mount Royal Faculty Association, 2024 

CanLII 68666 (AB GAA), par. 22.  

Ailleurs, lorsque le terme est mentionné, c’est souvent pour faire écho à la 

surreprésentation des Autochtones en milieu carcéral, qui composent une très grande 

portion de la population derrière les barreaux par rapport au segment qu’ils représentent 

dans la population générale. Par conséquent, la population carcérale subit un processus 

d’Indigenization parce qu’elle est de plus en plus composée d’Autochtones, et non parce 

qu’elle intègre les savoirs et perspectives autochtones.  

[29]  The proportion of incarcerated Indigenous women is now almost 50% of all federally-

sentenced women. In his December 17, 2021 report Dr. Zinger is quoted as saying: 

In the very near future, Canada will reach a sad milestone where half of all federally 

sentenced women in custody will be of Indigenous ancestry, despite representing 

less than 5% of the total population of women in Canada … surpassing the 50% 

threshold suggests that current efforts to reverse the Indigenization of Canada’s 

correctional population are not having the desired effect and that much bolder and 

swifter reforms are required. See: Proportion of Indigenous Women in Federal 

Custody Nears 50%: 

R. v. Johnston, 2022 ONCJ 442, par. 29.  

[48] Finally, last month we learned from Federal officials in a nationally publicized report 

that the rate of incarceration of Canada’s Indigenous persons has hit an all-time high, with 

an opinion that the Indigenization of Canada’s prison population is nothing short of a 

national travesty. 

R v. S.E.L., 2020 NWTTC 3, par. 48.  

Ce sens ne correspond pas aux traits sémantiques que nous avons relevés pour le terme 

Indigenization. Nous décidons donc de l’écarter aux fins du présent dossier.  

Le terme est également mentionné dans quelques autres décisions judiciaires, mais dans 

celles‑ci, il n’est pas cité dans un contexte qui permet de mettre en exergue ses traits 

sémantiques. Il est souvent nommé en passant dans une pièce reproduite dans le corps des 

https://www.canlii.org/en/ab/abgaa/doc/2024/2024canlii68666/2024canlii68666.html?resultIndex=1&resultId=7f5698aa046a4333a85e83f857aad221&searchId=2024-09-05T14:03:34:351/7a1a8bc2bfc44800bba8685537108ac1&searchUrlHash=AAAAAQAVRVhBQ1QoSW5kaWdlbml6YXRpb24pAAAAAAE
https://www.canlii.org/en/on/oncj/doc/2022/2022oncj442/2022oncj442.html?autocompleteStr=2022%20ONCJ%20442&autocompletePos=1
https://www.canlii.org/en/nt/nttc/doc/2020/2020nwttc3/2020nwttc3.html?autocompleteStr=2020%20NWTTC%203&autocompletePos=1


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

26 

 

motifs d’un jugement ou dans une décision en immigration qui concerne la situation d’un 

autre pays que le Canada : 

Dear Marcel, 

As per your request, I am responding to you informing me on Oct 21, 2011 regarding 

article 6.6 of the collective agreement, The Right of First Refusal/Conversion to Regular 

Full-Time, as it pertains to Anthropology 120, “Aboriginal Worldviews”. 

[…] 

In fact, the intent of this course is to use Aboriginal scholarship and perspectives 

throughout. It also requires the instructor to clearly situate themselves in relation to 

decolonization and indigenization. Issues of decolonization and indigenization are central 

to critical anthropological inquiry. 

College of the Rockies v. College of the Rockies Faculty Association, 2014 CanLII 95012 

(BC LA). 

“Political Reform and Human Rights in Uzbekistan, Kyrgyzstan and Kazakhstan” 

describes the country as small, resource poor with a population of 4.5 million. It confirms 

the deep concern of Russians about the practical consequences of the Kyrgyz national 

renaissance and the Indigenization of employment patterns. An Economist article dated 

Feb 26, 2000, describes the direction of the country as turning autocratic. The society is 

described as a patriarchal society with no shelters for women victims of violence.  

X. v. Canada (Immigration and Refugee Board), 2001 CanLII 26918 (CA IRB).  

Tout comme pour les autres termes dérivés d’Indigenous, se pose ici la question de savoir 

si le terme Indigenization prend la majuscule ou non. En effet, la graphie varie au fil des 

différents contextes. Malgré tout, nous tirons les mêmes constats que dans l’analyse 

notionnelle précédente, à savoir que les termes relatifs aux identités autochtones devraient 

prendre la majuscule et que le choix de la lettre capitale concorde avec la décision de choisir 

la majuscule pour les termes formés avec Aboriginal et Indigenous. Par souci de cohérence, 

nous adopterons donc la graphie Indigenization dans le corps du dossier.  

Bien que le terme ne soit pas extrêmement fréquent dans le discours du droit au Canada, 

nous décidons de le retenir aux fins des présents travaux, parce que, selon nous, il sera de 

plus en plus présent dans le vocabulaire juridique canadien. En outre, l’Indigenization est 

un processus appelé à se répandre, notamment dans les facultés de droit, en réponse aux 

appels à l’action en matière de réconciliation. 

 

https://www.canlii.org/en/bc/bcla/doc/2014/2014canlii95012/2014canlii95012.html?resultIndex=2&resultId=760d830aa4784be4b819f1dd464fc181&searchId=2024-07-31T15:24:13:539/80ed06c0b07d4d3f8ffe135de060eebb&searchUrlHash=AAAAAQAVRVhBQ1QoaW5kaWdlbml6YXRpb24pAAAAAAE
https://www.canlii.org/en/ca/irb/doc/2001/2001canlii26918/2001canlii26918.html?resultIndex=7&resultId=171e89a18c1043fa9c86ac31324c6583&searchId=2024-07-31T15:17:04:229/1c21a740a2524083ba356e2f7cfc1dbe&searchUrlHash=AAAAAQAVRVhBQ1QoaW5kaWdlbml6YXRpb24pAAAAAAE


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

27 

 

ÉQUIVALENT 

Il semble a priori que le terme qui pourrait être l’équivalent du terme Indigenization est 

« autochtonisation19 ».  

Ce terme n’apparaît pas dans les dictionnaires. Il figure cependant dans le Guide de la 

terminologie liée à l’équité, la diversité et l’inclusion du gouvernement fédéral, où il se 

définit ainsi : 

autochtonisation (nom féminin) 

Définition 

Intégration du savoir, des visions du monde et des points de vue autochtones dans les 

structures d’une organisation.  

Notes 

L’autochtonisation devrait être menée par les peuples autochtones. Elle permet de 

reconnaître que le savoir, les visions du monde et les points de vue autochtones et non 

autochtones ont la même importance. 

Il n’y a pas une seule vision du monde chez les peuples autochtones; il peut y avoir des 

points communs entre les visions du monde des différentes nations ou communautés 

autochtones, mais elles varient de l’une à l’autre. 

Gouvernement du Canada. Guide de la terminologie liée à l’équité, la diversité et 

l’inclusion, s.v. autochtonisation. Consulté en mai 2025. 

Le terme « autochtonisation » est absent de la législation canadienne. Il apparaît dans 

quatre décisions judiciaires, mais celles-ci n’offrent pas de contextes descriptifs utiles à 

citer pour nos fins. Tout comme pour Indigenization, le terme « autochtonisation » est 

employé lorsqu’il est question de ce processus appliqué au domaine de l’éducation, surtout 

aux institutions d’enseignement supérieur. Voici quelques contextes que nous avons 

trouvés : 

QU’EST-CE QUE L’AUTOCHTONISATION? 

Encore une fois, plusieurs définitions nous sont offertes. Selon Kory Wilson, 

« l’autochtonisation [dans le milieu de l’éducation] est relationnelle et collaborative 

impliquant divers niveaux de transformation, de l’inclusion et l’intégration à l’infusion des 

perspectives et approches autochtones » (p. x). Cette définition est pratique et s’applique 

aux milieux postsecondaires. On autochtonise un milieu colonial. Or, pour Kimmerer 

(2013), l’autochtonisation est, pour les colons, de devenir partie prenante d’un écosystème 

 

19 Nous écartons le terme « indigénisation » pour les mêmes raisons que nous avons mis de côté le terme 

« indigénéité ».  

https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/fr/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-fra
https://www.noslangues-ourlanguages.gc.ca/fr/publications/equite-diversite-inclusion-equity-diversity-inclusion-fra


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

28 

 

en harmonie. Tirant de son expertise en biologie, Kimmerer souhaite ainsi voir l’espèce 

étrangère (les allochtones) passer d’espèce invasive à espèce naturalisée. 

Université du Québec en Outaouais. Décolonisation et réconciliation. Consulté en 

juillet 2025.  

Au moment de la formation du nouveau gouvernement en 2015, le Parti Libéral a, par 

ailleurs, réitéré son engagement politique en faveur du renouvellement des relations entre 

le gouvernement et les peuples autochtones. Cet engagement reflète l’importance de la 

réconciliation pour la vie publique canadienne. La valorisation de la réconciliation peut se 

traduire par diverses pratiques susceptibles de transformer les institutions publiques et 

privées ainsi que les relations entre peuples autochtones et allochtones. Cette volonté et 

cette nécessité de changer nos relations, présentes depuis bien avant la tenue de la 

Commission de vérité et réconciliation font, aujourd’hui, appel à l’action immédiate. Il est 

temps que les communautés francophones s’ouvrent, se joignent et agissent avec les 

organisations et les institutions autochtones pour bâtir un avenir en commun. Ce 

changement doit ouvrir un espace aux perspectives autochtones par l’inclusion de modes 

d’être, d’agir et de connaître propres aux nations autochtones, c’est ce qu’on appelle 

communément Indigenization, et que nous traduisons par le terme « autochtonisation ». 

[…] 

Comme le démontre la variété des approches présentées dans les textes de ce dossier, la 

définition même de l’autochtonisation est problématique. Notre ancienne collègue, 

Shauneen Pete, dont le travail a été d’orienter les efforts de l’Université de Regina en 

termes d’autochtonisation et dont les travaux ont inspiré une partie des nôtres, a proposé 

avec l’Indigenous Advisory Circle, la définition suivante de l’autochtonisation :  

The transformation of the existing academy by including Indigenous knowledges, voices, 

critiques, scholars, students and materials as well as the establishment of physical and 

epistemic spaces that facilitate the ethical stewardship of a plurality of Indigenous 

knowledges and practices so thoroughly as to constitute an essential element of the 

university. It is not limited to Indigenous people, but encompasses all students and faculty, 

for the benefit of our academic integrity and our social viability. (Pete, 2016)  

Étant donné la proximité au niveau physique et institutionnel de l’université de Regina 

avec celle des Premières Nations (First Nations University of Canada), il nous est possible 

de développer encore le sens de cette définition. Cette coexistence au niveau physique crée 

l’obligation de réunir les efforts de collaboration et de transformation. Dans ce contexte, 

l’autochtonisation peut être comprise comme une série de tâches communes au sein de 

ces institutions où peuples autochtones et allochtones doivent intégrer leurs efforts pour 

soutenir l’établissement et le développement des institutions fortes et contrôlées par les 

peuples autochtones. 

Melançon Jérôme, et coll. « L’autochtonisation pour préparer un avenir commun », 

Cahiers franco-canadiens de l’Ouest, 2019, vol. 31, no 1, p. 1 et 6.  

Le terme figure également dans le discours du droit, mais à une fréquence réduite. Voici 

quelques exemples d’apparition de l’expression :  

https://uqo.ca/csipu/autochtonisation-decolonisation-reconciliation
https://www.erudit.org/fr/revues/cfco/2019-v31-n1-cfco04515/


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

29 

 

Le modèle historique de la réserve régie par les lois fédérales successives portait un double 

projet propre à la territorialité ethnique coloniale. Il consistait, d’une part, à territorialiser 

les autochtones et, d’autre part, à « autochtoniser » le territoire. La territorialisation des 

autochtones devait être opérée par la fixation résidentielle de la communauté et de ses 

organes administratifs locaux dans les limites de la réserve, alors que 

l’« autochtonisation » du territoire passait par la notion d’occupation réservée en principe 

aux autochtones. Or, le projet a échoué sur les deux fronts. 

Otis, Ghislain. « Territorialité, personnalité et gouvernance autochtone », Les Cahiers du 

droit, 2006, vol. 47, no 4, p. 801. 

Le régime fédératif et la Loi sur les Indiens ont engendré pour les Autochtones une 

ambivalence entre les institutions de l’État canadien et celles du Québec. Cette relégation 

au statut d’objet de compétence - à l’inverse de sujet de droit - jumelée à l’imposition de 

l’élection comme mode de désignation a créé une méfiance chez ces communautés envers 

les structures politiques de l’État. Conséquemment, ces nations ont tenté de s’organiser en 

marge du cadre étatique et participent peu au processus électoral québécois. 

L’exemple néo-zélandais illustre qu’il est possible de concilier la volonté 

d’autodétermination et d’affirmation d’une spécificité autochtone à l’intérieur d’un même 

espace démocratique. Pour y arriver, le processus de réconciliation requiert 

« l’autochtonisation effective » des fibres de l’État québécois par un engagement mutuel 

vers un avenir commun. Pour ce faire, il est nécessaire de réaménager les ordres politique 

et juridique pour qu’ils représentent les aspirations des Autochtones tout autant que ceux 

des non-Autochtones. 

McNicoll, Marianne. « La place des peuples autochtones au sein du parlementarisme 

québécois », La revue parlementaire canadienne, 2024, vol. 47, no 3, p. 20.  

Nous pouvons donc dire, à partir de ces sources, que l’autochtonisation, tout comme 

l’Indigenization, sous-tend un cheminement menant à la coexistence des savoirs 

allochtones et autochtones afin de mieux intégrer ces derniers aux institutions canadiennes. 

Fait à noter, ce processus s’applique surtout au domaine de l’éducation, mais pas seulement 

à celui‑ci et nous estimons possible que le processus d’autochtonisation transcende le 

milieu éducatif et vise ensuite le système judiciaire et peut-être même le système législatif. 

Bien que son apparition dans le discours du droit soit encore plutôt rare, nous estimons que 

le terme sera de plus en plus communément répandu dans les années à venir, notamment 

dans les facultés de droit, avec les appels à l’action en matière de réconciliation. Pour ces 

raisons, nous recommandons le terme « autochtonisation » à titre d’équivalent 

d’Indigenization.  

 

ANALYSE NOTIONNELLE 

Aboriginal organization 

Indigenous organization 

https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2006CanLIIDocs348?searchId=2025-11-04T15:36:26:754/d2144ff3581b4c778c1a139ecb393190&resultId=ebf0f5acc4f043a1bdb09f8deb85fb36&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'%22Territorialit%C3%A9,%20personnalit%C3%A9%20et%20gouvernance%20autochtone%22%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2024CanLIIDocs2736?searchId=2025-05-01T14:55:22:577/4407bd17e31b4ddcb2c1fd07ab362215&resultId=59bbd8569cf74fe793fe1c8bfe6c36cc&zoupio-debug#!fragment/zoupio-_Tocpdf_bk_0_30/(hash:(chunk:(anchorText:zoupio-_Tocpdf_bk_0_30),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:autochtonisation,searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2024CanLIIDocs2736?searchId=2025-05-01T14:55:22:577/4407bd17e31b4ddcb2c1fd07ab362215&resultId=59bbd8569cf74fe793fe1c8bfe6c36cc&zoupio-debug#!fragment/zoupio-_Tocpdf_bk_0_30/(hash:(chunk:(anchorText:zoupio-_Tocpdf_bk_0_30),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:autochtonisation,searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

30 

 

Encore une fois, si nous nous fions à l’évolution des termes de la même famille que nous 

avons déjà examinés, Aboriginal organization serait le prédécesseur d’Indigenous 

organization. Nous verrons si ce constat est confirmé par notre recherche.  

Tout d’abord, signalons que le terme apparaît dans une définition tirée d’un règlement : 

2 In these Regulations, 

aboriginal organization includes an Indian band, an Indian band council, a tribal council 

and an organization that represents a territorially based aboriginal community […] 

Aboriginal Communal Fishing Licences Regulations, SOR/93-332. Consulté en 

septembre 2024. 

Nous avons consulté les dictionnaires et avons repéré la définition suivante d’Aboriginal 

organization, qui reprend les termes du règlement : 

ABORIGINAL ORGANIZATION 

Includes an Indian band, an Indian band council, a tribal council and an organization that 

represents a territorially based aboriginal community. Aboriginal Communal Fishing 

Licences Regulations, SOR/93-332, s. 2 (Fisheries Act).  

McCormack, Nancy. The Dictionary of Canadian Law, 5e édition, Thomson Reuters, 2020, 

s.v. Aboriginal organization. 

De plus, nous avons trouvé quelques contextes définitoires ou descriptifs du terme dans le 

sens qui nous intéresse dans la littérature. Même si ces articles ne relèvent pas du domaine 

juridique, ils sont néanmoins très pertinents : 

With such a large population of Aboriginal people in British Columbia and across Canada, 

it is not surprising that a number of Aboriginal organizations offer services directed at 

Aboriginal people. However, the question remains: “What makes an Aboriginal 

organization uniquely Aboriginal?” While little has been written about these 

organizations, a number of scholars have begun to explore this interesting and vital area of 

research. David Newhouse (1996), in an unpublished interview with Warren Weir, defines 

and describes the Aboriginal organization. He describes three tests to determine whether 

or not an organization is Aboriginal. First, are the majority of people within the 

organization Aboriginal? Second, is the organization Aboriginally controlled? And third, 

does the organization operate according to Aboriginal values and customs? Weir (2000) 

builds on these tests and concludes that the “ideal” Aboriginal organization in Canada 

has the following five characteristics:  

1. The majority of people within the organization are Aboriginal employees.  

2. The organization has Aboriginal ownership and/or control.  

3. The organization is practising Aboriginal culture and traditions.  

4. The organization is connected to the Aboriginal community.  

https://www.canlii.org/en/ca/laws/regu/sor-93-332/latest/sor-93-332.html?resultId=0e2d455947a945f8a80a23ab8f31fb80&searchId=2025-11-26T11:20:29:325/974bc33df6734fcbbd13837f3d38baa7&searchUrlHash=AAAAAQA8QWJvcmlnaW5hbCBDb21tdW5hbCBGaXNoaW5nIExpY2VuY2VzIFJlZ3VsYXRpb25zLCBTT1IvOTMtMzMyAAAAAAE


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

31 

 

5. The architectural design of the buildings reflects the Aboriginal essence of the 

organization. 

Tourand, Kenneth W. « Embracing Aboriginal Values and Tradition in a Unionized 

Environment », The Journal of Aboriginal Economic Development, 2004, vol. 4, no 1, 

p. 18. 

Another reason that it might appear attractive to create an Aboriginal organization is that 

it would support the goal of Aboriginal empowerment. For centuries, Aboriginal Canadians 

have been subject to paternalistic treatment by Canada's government, Church 

organizations, and other non-Aboriginal institutions. Canada's official Indian policy is seen 

to have created a pattern of Aboriginal dependency on government that is exacerbated by 

the disproportionate number of Aboriginal Canadians on social assistance. In an effort to 

break these patterns of dependency, there has been an increasing drive amongst Aboriginal 

Canadians over the last few decades toward self-determination and empowerment. An 

Aboriginal organization - governed, managed, and staffed by Aboriginal Canadians - 

might represent a success in Aboriginal empowerment. It would also serve to create 

employment for Aboriginals, thereby helping to meet an urgent need common to many 

Aboriginal communities.  

Zion, Liora. « Addressing Aboriginal Disputes in Canada: A new Initiative », Master in 

City Planning at the Massachusetts Institute of Technology, 2002, p. 39.  

La jurisprudence est cependant plus avare de contextes utiles à nos fins. Nous avons quand 

même trouvé un extrait d’une décision judiciaire qui décrit des activités menées par une 

Aboriginal organization, ce qui peut être indicatif de la mission d’autres organizations du 

même genre :  

[24]  In order to place the respondents’ arguments about the appropriateness of the 

representatives in context, some procedural background is necessary. The complaint was 

initially filed by Pivot, VANDU [Vancouver Area Network of Drug Users Society] and the 

United Native Nations (“UNN”). The UNN is an Aboriginal organization representing 

the socio-economic and cultural interests of the off-reserve Aboriginal peoples of British 

Columbia, both rural and urban. […] 

Pivot Legal Society v. Downtown Vancouver Business Improvement Association and 

another, 2009 BCHRT 229, par. 24.  

On peut donc conclure de cette recherche que, règle générale, l’objet des activités d’une 

Aboriginal organization vise par essence ce qui est autochtone, notamment la défense de 

leurs intérêts. Elle est ancrée dans une communauté autochtone et entretient des liens 

souvent étroits avec celle-ci. De surcroît, elle est contrôlée par des Autochtones, elle est 

formée d’un effectif majoritairement autochtone et elle mène ses activités selon un système 

de valeurs et une vision du monde typiquement autochtone.  

Passons maintenant au terme Indigenous organization. Celui-ci n’est pas défini dans les 

dictionnaires juridiques ou généraux. En revanche, il apparaît dans la législation 

canadienne et est défini dans quelques lois avec différentes nuances sémantiques. Il 

présentera donc les caractéristiques que le législateur aura voulu lui attribuer dans le champ 

https://dspace.mit.edu/bitstream/handle/1721.1/71110/50854363-MIT.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.canlii.org/en/bc/bchrt/doc/2009/2009bchrt229/2009bchrt229.html?resultId=18011ccbfdc74e1ab4e924d4fb32013c&searchId=2024-09-19T14:36:19:513/349b6802720449a88ecd01ec360a2c3a
https://www.canlii.org/en/bc/bchrt/doc/2009/2009bchrt229/2009bchrt229.html?resultId=18011ccbfdc74e1ab4e924d4fb32013c&searchId=2024-09-19T14:36:19:513/349b6802720449a88ecd01ec360a2c3a


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

32 

 

d’application de chaque loi. Voici quelques exemples des définitions que nous relevons 

dans la législation canadienne : 

Indigenous organization means an Indigenous governing body or any other entity that 

represents the interests of an Indigenous group and its members. 

Department of Indigenous Services Act, SC 2019, c 29, s. 336. Consulté en septembre 2024. 

Indigenous organization means an organization with predominately Indigenous 

leadership. 

An Act to amend the Corrections and Conditional Release Act and another Act, SC 2019, 

c 27, s. 79. Consulté en septembre 2024.  

Indigenous organization means an Indigenous entity that represents the interests of an 

Indigenous group and its members or, other than in section 45, that is specialized in 

Indigenous languages. 

Indigenous Languages Act, SC 2019, c 23, s. 2 Consulté en septembre 2024.  

Selon nos recherches, c’est la première définition qui prédomine dans les lois les plus 

récentes.  

Le concept de l’Indigenous organization reste diffus dans la plupart des sources, et les 

définitions plus précises retrouvées dans la doctrine se font l’écho de celles qui ont été 

élaborées dans la législation canadienne.  

Under the previous act, the law indicated that section 81 agreements could be made by an 

"Aboriginal community" and that "aboriginal community means a first nation, tribal 

council, band, community, organization or other group with a predominantly aboriginal 

leadership." In the new legislation, the term "Indigenous governing body or any 

Indigenous organization" is used. "Indigenous governing body" means "a council, 

government or other entity that is authorized to act on behalf of an Indigenous group, 

community or people that holds rights recognized and affirmed by section 35 of the 

Constitution Act, 1982"; "Indigenous organization" means "an organization with 

predominantly Indigenous leadership." The Indigenous people of Canada who lead these 

Indigenous organizations must fit "the definition of aboriginal peoples of Canada in 

subsection 35(2) of the Constitution Act, 1982." According to John Borrows, Indigenous 

peoples' section 35 rights have been interpreted in a way that denies Indigenous 

communities "the means to organize their broader social relationships". This has 

suppressed Indigenous governmental activity and innovation in responding to the crisis of 

violence against Indigenous women within their own communities and beyond. For 

example, Canadian governments can justify infringements of section 35(1) rights if the 

Crown's actions are deemed honourable and in accordance with valid objectives. The 

narrow interpretation and precarious nature of section 35 rights run counter to Indigenous 

communities' advancement of self-determination through section. 

Murdocca, Carmela. « Re-Imagining "Serving Time" in Indigenous Communities », 

Canadian Journal of Women and the Law, 2020, vol. 32, no 1, p. 40 (HeinOnline).  

https://www.canlii.org/en/ca/laws/stat/sc-2019-c-29-s-336/latest/sc-2019-c-29-s-336.html?resultId=4f887d64f9e1426297fbd43b64933f8f&searchId=2024-09-19T12:44:07:141/4a6d23cf011248e4940f62c2dd8864fc&searchUrlHash=AAAAAQAlZGVwYXJ0bWVudCBvZiBpbmRpZ2Vub3VzIHNlcnZpY2VzIGFjdAAAAAAB
https://www.canlii.org/en/ca/laws/astat/sc-2019-c-27/latest/sc-2019-c-27.html?resultId=b6b3e276633d47d7b1f26169609d28e3&searchId=2024-09-19T12:45:10:510/0f0c1e800b264fb4a39c26c92e37aba9
https://www.canlii.org/en/ca/laws/stat/sc-2019-c-23/latest/sc-2019-c-23.html?autocompleteStr=Indigenous%20Languages%20Act&autocompletePos=1&resultId=10cdd2b9237a469195a9e3e8623da18c&searchId=2024-08-01T12:58:42:651/c4fa3c06549a4ca7b58dd79bf473fd3b


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

33 

 

Or, même sans mettre de l’avant une définition précise, la doctrine permet de déceler 

certains traits qui peuvent caractériser une Indigenous organization. Ainsi, on constate que 

ces groupes possèdent leur propre structure qui peut se distinguer des structures 

privilégiées par les sociétés occidentales. Par exemple, le mode de gouvernance pourrait 

ne pas être démocratique, mais être de type matriarcal. De plus, la mission des Indigenous 

organizations est de servir les intérêts du groupe représenté et leur leadership sera souvent 

composé d’Autochtones. La manière dont les Indigenous organizations peuvent mettre en 

valeur leur caractère distinctif peut varier, notamment par l’adoption de certaines pratiques 

propres à la culture autochtone visée.  

Whatever model is inevitably used to recognize specific participatory rights of particular 

groups will inevitably affect the group itself. Indigenous forms of organization have proven 

tremendously flexible and evolutionary, with identity formation occurring from splinter or 

sub-groups within localized ethnic groups to the localized ethnic group identity itself to an 

indigenous identity to pan-indigenous identity, as well as the many other lines along which 

indigenous identity is formed. If a particular type of indigenous organization is deemed 

more desirable for indigenous participation or the recognition of other rights, indigenous 

groups may seek to reorganize themselves to meet such institutional demands. This has 

already begun to happen in the international arena. Furthermore, indigenous groups may 

seek alliances with other groups that have greater access to international decision making, 

such as environmental groups, which can have significant effects upon the indigenous 

groups and the claims they assert. 

Bluemel, Erik. « Separating Instrumental from Intrinsic Rights: Toward an Understanding 

of Indigenous Participation in International Rule-Making », American Indian Law Review, 

2005, vol. 30, no 1, p. 90-91 (HeinOnline). 

Indigenous organizations are important in Indigenous society because they serve the 

needs of Indigenous people and represent a place that reflects their worldview. There are 

many ways an Indigenous organization will distinguish itself from other mainstream 

organizations. It is as simple as including “Indigenous” in the name of the organization, 

whereas other organization will decorate their interiors with Indigenous objects, create an 

Indigenous environment by including ceremonies, burning sage or sweetgrass, and/or have 

Indigenous employees who understand and practice Indigenous culture and protocol. It is 

important for the organization to create an environment that is reflective of Indigenous 

culture because Indigenous people desire an organization that is similar to their community. 

This can be achieved through the inclusion of Elders within the organization because they 

are the carriers of knowledge and have experience in practice and protocol. It is about 

creating a safe and familiar environment for Indigenous people.  

Lewis, Jordan P., et Tuula Heinonen. Social Aspects of Aging in Indigenous Communities, 

Oxford University Press, 2023, p. 404. 

L’Indigenous organization peut cependant se buter aux mêmes problèmes qui affligent une 

organization allochtone, et même devoir affronter des obstacles supplémentaires quant à 

son ancrage dans la communauté qu’elle dessert.  



BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

34 

 

Misconceptions may come not only from their non-Indigenous constituents but also from 

the Indigenous constituents who have bought into racist ideas about the inherent 

inadequacy of Indigenous organizational processes and values. Of course, Indigenous 

organizations, like any organizations, do have problems with, for example, lack of 

resources, lack of skilled managers or staff, poor leadership, politics, and so on. The 

difference between Indigenous and non-Indigenous organizations, however, is that 

Indigenous organizations have an additional legitimacy problem in getting established 

and continuing their operation: Because of stereotypical misconceptions, Indigenous 

organizations are often expected to fail and therefore do not get enough support or time to 

prove that they have something innovative and valuable to offer their clients and other 

service organizations (e.g., Anders & Anders, 1986; Dacks, 1983; Dana, 1996). Another 

group of constituents that has expectations of the organization is Indigenous communities 

(including Indigenous clients), who believe the organizations should be rooted in 

Indigenous values and practices. They expect Indigenous organizations to "act 

Aboriginal." This expectation focuses not only on the staff's knowledge of Indigenous 

culture and issues and the use of Indigenous-based practices but also on the cultural 

sensitivity of staff members' attitudes, for example.  

Nielsen, Marianne. « Indigenous-Run Legal Services in Australia and Canada: 

Comparative Developmental Issues », International Criminal Justice Review, 2006, 

vol. 16, p. 167 (HeinOnline).  

D’autres sources nous apportent des précisions quant aux caractéristiques d’une Indigenous 

organization, surtout lorsqu’il s’agit de distinguer d’un point de vue pratique celle qui est 

Indigenous de celle qui ne l’est pas, notamment pour l’octroi de financement réservé aux 

organizations de ce type.  

Indigenous people belong to First Nations, Inuit or Métis communities. An Indigenous 

organization is: 

• the organization has its own governance structure 

• Indigenous individuals occupy a majority of leadership/decision-making 

positions within the organization 

• the organization has financial autonomy, a bank account in its own name and 

receives funding directly 

• the organization’s has a stated mandate to primarily serve Indigenous people 

• staff throughout the organization include Indigenous people 

Government of Canada. Application Guidelines for Indigenous Organizations – Canada 

Arts Training Fund. Consulté en mai 2025.  

*** Indigenous Organization: Organization that meets the following criteria: the 

organization was founded by an Indigenous person or group, the organization is led by 

Indigenous people (more than 50% of the decision makers must be Indigenous), the 

organization is made up of Indigenous people, with a minimum of 50% of its employees 

being Indigenous (this criteria does not apply to organizations with fewer than five 

https://www.canada.ca/en/canadian-heritage/services/funding/canada-arts-training-fund/application-guidelines-indigenous-organizations.html#a3
https://www.canada.ca/en/canadian-heritage/services/funding/canada-arts-training-fund/application-guidelines-indigenous-organizations.html#a3


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

35 

 

employees), more than 50% of the organization’s members and beneficiaries are 

Indigenous. 

Montreal Indigenous Community NETWORK. « About the INDex », INDex. Consulté en 

mai 2025.  

On comprend donc que les Indigenous organizations sont contrôlées en majorité par des 

Autochtones, que leur effectif est au moins partiellement autochtone et qu’elles 

entretiennent des liens étroits avec des groupes autochtones.  

Le terme revient dans 102 décisions selon une recherche faite dans CanLII en mai 2025. 

Cependant, nous n’avons pas trouvé de contextes descriptifs utiles pour établir les traits 

sémantiques du terme en cause. Nous reprenons malgré tout certains extraits : 

[20]  Finally, there will be an order under Section 161 of the Code. There is nothing before 

me to suggest that the offender is a risk to persons present in parks, retail stores, and other 

public places. However, given the facts of this case and his stated interest in sexual taboos, 

such as incest, I consider it appropriate to prohibit the offender, for a period of 10 years, 

from : 

Seeking, obtaining or continuing any employment, whether or not the employment is 

remunerated, or becoming or being a volunteer in a capacity, that involves being in a 

position of trust or authority towards persons under the age of 16 years; 

Having any contact, with a person who is under the age of 16 years, including children of 

his own, while in his residence, or other private place, unless he is under the supervision 

of an adult over the age of 21. The prohibition with respect to his own children is subject 

to any contact authorized by a child welfare agency, including an indigenous organization 

that supports parents and families, and any Order by the Family Court or other Court of 

competent jurisdiction. 

R. v. T.S., 2022 ONCJ 181, par. 20.  

[117]  The details of support have already been discussed. It is quantitatively and 

qualitatively significant. It comes from individuals and Indigenous organizations, both at 

the national, regional and local levels. It is the support of these individual Class Members 

that is most important to consider. 

[118]  Individuals, both in written form and orally before this Court, spoke of the needs, 

the benefits, the certainty and the healing of the Settlement. 

[119]  The Court was assisted by the meaningful expressions of support. The heartfelt 

expression “get it done” permeated that support. 

McLean v. Canada, 2019 FC 1075, par. 117-119.  

Une Indigenous organization possède donc plusieurs traits qui la rapprochent d’une 

Aboriginal organization. Elle est dirigée au moins en partie par des Autochtones, a un 

personnel composé en partie par ceux-ci, et possède des attaches avec un groupe 

autochtone. L’organization peut posséder ses propres structures de gouvernance qui 

peuvent se distinguer de celles qui sont traditionnellement valorisées par la société 

https://reseaumtlnetwork.com/en/index/about-the-index/#:~:text=***%20Indigenous%20Organization:%20Organization%20that,INDex%20and%20evaluate%20its%20relevance.
https://www.canlii.org/en/on/oncj/doc/2022/2022oncj181/2022oncj181.html?autocompleteStr=2022%20ONCJ%20181&autocompletePos=1
https://www.canlii.org/en/on/oncj/doc/2022/2022oncj181/2022oncj181.html?autocompleteStr=2022%20ONCJ%20181&autocompletePos=1


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

36 

 

occidentale. Les fins de l’Indigenous organization sont diverses, mais concernent toujours 

d’une manière ou d’une autre les Autochtones. Les membres représentés par le groupe vont 

souvent vouloir qu’il soit le reflet de leurs pratiques culturelles et sociales, ce qui se 

manifeste par le respect de certains usages, comme le fait de brûler de la sauge.  

La présente analyse nous porte à croire qu’Aboriginal organization et Indigenous 

organization sont des synonymes, puisqu’ils présentent essentiellement les mêmes traits 

sémantiques. Cependant, Indigenous organization est le terme privilégié aujourd’hui par 

la société. Vu la fréquence des termes dans la législation, la doctrine et la jurisprudence, 

nous décidons de les retenir aux fins des présents travaux. Le terme Indigenous 

organization se trouvera au premier rang dans le tableau récapitulatif pour refléter la 

préférence dont il fait l’objet.  

 

ÉQUIVALENT 

Dans la législation canadienne bilingue20, nous avons relevé les syntagmes « organisation 

autochtone » et « organisme autochtone » pour rendre les termes anglais Indigenous 

organization et Aboriginal organization. Voici d’abord deux exemples de définitions du 

terme « organisation autochtone » relevés dans les lois et la réglementation : 

 

loi ou règlement terme anglais mot composé / tournure française 

(avec la définition) 

Loi sur le ministère des 

Services aux Autochtones, 

LC 2019, c 29, art. 336 

Indigenous organization organisation autochtone Corps 

dirigeant autochtone ou toute autre 

entité qui représente les intérêts d’un 

groupe autochtone et de ses 

membres. 

Règlement sur les permis de 

pêche communautaires des 

Autochtones, DORS/93-332, 

art. 2 

Aboriginal organization organisation autochtone S’entend 

notamment d’une bande indienne, 

d’un conseil de bande indienne, d’un 

conseil de tribu et d’une association 

qui représente une collectivité 

territoriale autochtone. 

 

Par contre, le terme n’est pas dans les dictionnaires tant généraux que juridiques. De 

surcroît, nous n’avons pas trouvé de contextes descriptifs ni définitoires dans la 

jurisprudence permettant de mieux circonscrire les traits sémantiques du terme 

« organisation autochtone ». Nous mettons malgré tout en exergue quelques contextes 

pouvant illustrer l’usage du terme par les magistrats : 

 

20 Recherche effectuée en juillet 2025.  



BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

37 

 

[117]  Les détails du soutien ont déjà été discutés. Il est significatif tant sur le plan 

quantitatif que sur le plan qualitatif. Il provient de particuliers et d’organisations 

autochtones [Indigenous organizations], aux niveaux national, régional et local. C’est le 

soutien de ces membres du groupe qui est le plus important à considérer. 

[118]  Des personnes, tant par écrit qu’oralement devant la Cour, ont parlé des besoins, des 

avantages, de la certitude et de la réparation associés à la convention. 

[119]  La Cour a été aidée par les expressions significatives de soutien. L’expression 

sincère « mener les choses à bien » a imprégné ce soutien. 

McLean c. Canada, 2019 CF 1075, par. 117-119 [décision traduite]. 

[11] De plus, cette reconnaissance accorde aux organisations autochtones des fonds pour 

leur permettre de défendre et négocier avec les gouvernements, les programmes et 

politiques en lien avec leurs membres. 

[12] Ils se sont adressés via le mandat de l’AAQ [Alliance Autochtone du Québec] au 

Ministre des pêches et océans vers 1996 pour obtenir des permis de pêche communautaire 

au bénéfice de leurs communautés côtières et de leurs membres. 

[13] Ces permis sont délivrés en vertu du Règlement sur les permis de pêche 

communautaires des autochtones (RPCA), lequel est adopté en vertu de la Loi sur les 

pêches. 

[14] Le Ministre des Pêches et Océans est responsable de cette loi et le règlement ci-haut 

mentionné habilite le ministre à délivrer un permis de pêche communautaire à 

une organisation autochtone. 

[15] Les défendeurs-intimés soutiennent que plusieurs « organisations autochtones » au 

Canada ont obtenu des permis de pêche en vertu du RPCA. 

Canada (Procureur général) c. Martin, 2005 CanLII 2083 (QC CQ), par. 11-15.  

Malgré nos efforts, nous n’avons pas trouvé dans la doctrine de contextes définitoires ou 

descriptifs qui nous aident à mieux cerner les traits sémantiques de la notion. Par 

conséquent, nous avons élargi le champ de nos recherches et avons repéré quelques extraits 

prometteurs. Précisons toutefois que les textes repérés sur le Web sont tirés de documents 

dans lesquels une « organisation autochtone » est définie dans des circonstances précises 

(comme l’établissement de critères pour l’octroi de financement). Ces textes offrent 

néanmoins des pistes intéressantes pour établir le sens du terme à l’étude et nous en avons 

reproduit quelques-uns : 

Le RÉSEAU définit une « organisation autochtone » [Indigenous organization] comme 

une organisation qui répond aux critères suivants : L’organisation a été fondée par une 

personne ou un groupe autochtone; l’organisation est dirigée par des Autochtones, donc 

plus de 50 % des décideur-euses doivent être Autochtones (conseil d’administration, 

comité directeur, directeur ou autres postes de décision); l’organisation est composée de 

personnes autochtones, minimalement de 50 % de ses employé-es étant Autochtones (ce 

critère ne s’applique pas aux organisations comptant moins de cinq employés); plus de 

50 % des membres et des bénéficiaires de l’organisation sont Autochtones. 

https://www.canlii.org/fr/ca/cfpi/doc/2019/2019cf1075/2019cf1075.html#par117
https://www.canlii.org/fr/qc/qccq/doc/2005/2005canlii2083/2005canlii2083.html?autocompleteStr=2005%20CanLII%202083%20(QC%20CQ)&autocompletePos=1


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

38 

 

RÉSEAU de la communauté autochtone à Montréal. De nos yeux aux vôtres : Un regard 

attentif sur les réalités des personnes autochtones en situation d'itinérance à Montréal, 

avril 2024. Consulté en mai 2025.  

Organisations autochtones  

Dans cette synthèse, le terme organisation autochtone fait référence à une diversité de 

groupes autochtones, tels que des organisations sans but lucratif, des comités éthiques, des 

organismes de représentation politique et des conseils de bande. Ce sont des organisations 

qui se définissent comme autochtones et qui peuvent agir au niveau national, régional et 

local. Elles peuvent, par exemple, offrir des services aux populations autochtones, faire la 

promotion des cultures, des intérêts et des droits des peuples autochtones.  

Institut national de santé publique du Québec. Principes autochtones de recherche : 

contribution à la collaboration en santé publique, août 2023. Consulté en mai 2025.  

Organisation autochtone [Indigenous organization] 

Organisation détenue et contrôlée par des membres autochtones, y compris une société 

appartenant à de tels membres ou une organisation à but non lucratif contrôlée par eux, qui 

fournit directement des services de revitalisation linguistique ou qui soutient autrement la 

prestation de services de revitalisation linguistique. 

Gouvernement du Canada. Lignes directrices sur la présentation des demandes – Volet des 

langues autochtones – Multidistinctions et organisations autochtones en milieu urbain. 

Consulté en mai 2025.  

En somme, il est possible de conclure qu’une « organisation autochtone » entretient des 

relations avec un groupe autochtone, qu’elle peut le représenter, le défendre, ou agir au 

bénéfice des membres dudit groupe sur plusieurs volets. Ses modes d’organisation sont 

flexibles, mais son leadership est toujours autochtone. Ses employés sont au moins en 

partie autochtones. Le terme correspond donc sur le plan sémantique à Indigenous 

organization et Aboriginal organization et pourrait en être un équivalent approprié.  

Nous nous sommes ensuite penchées sur le terme « organisme autochtone » pour pouvoir 

constater son usage dans le discours du droit. D’emblée, nous avons noté que le terme ne 

se trouve pas dans les dictionnaires, qu’ils soient juridiques ou généraux. Cependant, 

comme nous l’avons déjà signalé plus haut, il apparaît à quelques reprises dans la 

législation. Voici deux exemples :  

 

loi ou règlement terme anglais mot composé / tournure française 

(avec la définition) 

Loi sur les langues 

autochtones, LC 2019, c 23, 

art. 2 

Indigenous organization organisme autochtone Entité 

autochtone qui représente les 

intérêts d’un groupe autochtone et 

de ses membres ou, sauf à l’article 

45, qui est spécialisée en matière de 

langues autochtones. 

https://reseaumtlnetwork.com/publication/de-nos-yeux-aux-votres/
https://reseaumtlnetwork.com/publication/de-nos-yeux-aux-votres/
https://www.inspq.qc.ca/sites/default/files/2023-12/3432-principes-autochtones-recherche-sante-publique.pdf
https://www.inspq.qc.ca/sites/default/files/2023-12/3432-principes-autochtones-recherche-sante-publique.pdf
https://www.canada.ca/fr/patrimoine-canadien/services/financement/autochtones/multidistinctions-organisations-autochtones-milieu-urbain/lignes-directrices.html
https://www.canada.ca/fr/patrimoine-canadien/services/financement/autochtones/multidistinctions-organisations-autochtones-milieu-urbain/lignes-directrices.html


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

39 

 

Loi modifiant la Loi sur le 

système correctionnel et la 

mise en liberté sous 

condition et une autre loi, LC 

2019, c 27, art. 79 

Indigenous organization organisme autochtone Organisme 

dont la majorité des dirigeants sont 

des Autochtones. 

 

Nous avons également relevé le terme dans quelques décisions judiciaires. Il ne revient pas 

très souvent, et les quelques contextes dénichés ne mettent pas en lumière son champ 

sémantique. En voici néanmoins quelques-uns : 

[15] Le 13 juin 2017, l’ONE [Office national de l’énergie] a envoyé des lettres à 

25 collectivités et organismes autochtones [Indigenous organizations] que l’ONE a 

désignés comme étant potentiellement touchés par le projet. Les lettres informaient les 

groupes autochtones du processus de délivrance des permis et les invitaient à participer au 

processus, indiquant qu’une aide financière aux participants était disponible. 

Première Nation de Peguis c. Canada (Procureur général), 2021 CF 990 [décision 

traduite].  

[71]  Le greffier rédige le formulaire SJ-326 intitulé « Demande de rapport d’évaluation » 

qui contient la case « Rapport Gladue art. 718.2e) C.cr. ». Une fois le formulaire rempli, le 

greffe transmet les documents au CAJ [Centre administratif judiciaire] qui fait le lien avec 

un organisme autochtone qui désigne un rédacteur. Ce dernier rencontre l'accusé et les 

autres personnes d’intérêt. Finalement, un rapport devrait être produit et communiqué au 

juge ainsi qu’aux avocats. Le financement provient de fonds gouvernementaux. 

R. c. Awashish, 2023 QCCQ 4456, par. 71.  

Encore une fois, la notion d’« organisme autochtone » n’est pas clairement définie par la 

doctrine. Les auteurs mentionnent l’existence de ces organismes en passant, sans prendre 

le temps d’en établir le champ sémantique. Malgré tout, nous avons repéré deux contextes 

quelque peu hétéroclites, mais passablement utiles pour éclairer le sens du concept : 

C’est un point important à considérer au moment d’établir une structure de gouvernance et 

de penser au flux du financement dans une collectivité. Certaines collectivités conçoivent 

aussi leurs critères de financement de façon que les groupes communautaires locaux qui 

représentent la principale population ciblée soient avantagés dans le processus de demande. 

Les critères peuvent comprendre, par exemple : « être vu dans la collectivité comme étant 

un organisme autochtone [Aboriginal organization]; être dirigé par des Autochtones (si 

plus de 50 % de votre conseil est autochtone); et si vos principaux clients sont 

Autochtones… Notre motivation a vraiment été de trouver des moyens de financer des 

organismes autochtones [Aboriginal organizations] pour offrir des services aux 

Autochtones. »  

Université de Winnipeg, Institute of Urban Studies. Approches localisées de lutte contre 

l’itinérance, 2019, p. 28.  

Dans les pages qui suivent, nous comparons deux modèles d’interaction entre le système 

juridique canadien et le système juridique autochtone, à savoir la délégation de pouvoirs 

https://www.canlii.org/fr/ca/cfpi/doc/2021/2021cf990/2021cf990.html#par15
https://www.canlii.org/fr/qc/qccq/doc/2023/2023qccq4456/2023qccq4456.html?resultIndex=4&resultId=c81dd6bcc6ea4069a62d8017475982c2&searchId=2024-08-01T14:20:50:587/44434a7b70684b39b5c2b60de8d48479&searchUrlHash=AAAAAQAWIm9yZ2FuaXNtZSBhdXRvY2h0b25lIgAAAAAB
https://winnspace.uwinnipeg.ca/bitstream/handle/10680/1727/2019_IUS--Localized_Approaches_Ending_Homelessness_FR_Final.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://winnspace.uwinnipeg.ca/bitstream/handle/10680/1727/2019_IUS--Localized_Approaches_Ending_Homelessness_FR_Final.pdf?sequence=2&isAllowed=y


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

40 

 

législatifs du système juridique canadien aux organismes autochtones et la 

reconnaissance par le système juridique canadien des pouvoirs législatifs préexistants, ou 

inhérents, des peuples autochtones. La comparaison s’articule autour de quatre questions : 

quel acteur juridique canadien prend l’initiative d’établir un lien avec le droit autochtone? 

Comment le droit autochtone est-il exprimé de manière à être intelligible pour les juristes 

non autochtones? À qui et à quel territoire le droit autochtone s’applique-t-il? Et quelles 

contraintes ce lien impose-t-il au contenu du droit autochtone? 

Grammond, Sébastien. « Un cadre conceptuel pour la reconnaissance du droit 

autochtone », Revue générale de droit, 2022, vol. 52, no 1, p. 190.  

Nous avons également relevé d’autres contextes tirés de sites d’organismes 

communautaires et gouvernementaux qui aident à mieux cerner le sens d’« organisme 

autochtone ». En voici quelques-uns : 

Qu’est-ce qu’un organisme autochtone [Indigenous organization] (Première Nation, 

Métis ou Inuit)? 

• L’identité autochtone est au centre des programmes de l’organisme. 

• La plus grande partie de la structure de gouvernance est occupée par des 

Autochtones. 

• Le personnel autochtone est inclus aux échelons des cadres, de la haute direction 

et du personnel. 

Fondation Trillium de l’Ontario. Définitions de groupes, d’organismes et de collaborations 

noirs et autochtones. Consulté en mai 2025.  

*** Organisme autochtone [Indigenous Organization] : Organisme qui répond aux 

critères suivants : l’organisme a été fondé par une personne ou un groupe autochtone; 

l’organisme est dirigé par des personnes autochtones (plus de 50 % des décideur-euses sont 

Autochtones); au moins 50 % des employé-es de l’organisme sont autochtones (ce critère 

ne s’applique pas aux organismes comptant moins de cinq employé-es); et finalement, plus 

de 50 % des membres et des bénéficiaires de l’organisme sont Autochtones. 

RÉSEAU de la communauté autochtone à Montréal. « À propos de l’INDex », INDex. 

Consulté en mai 2025.  

Ces textes nous donnent donc de précieux renseignements quant à ce qui constitue un 

« organisme autochtone ». D’abord, il s’agit d’un organisme dirigé par des Autochtones et 

dont le personnel est en partie autochtone. Il offre des services à la population autochtone, 

ou la représente, et a une assise dans la communauté. Le terme serait donc aussi un candidat 

à l’équivalence d’Indigenous organization et d’Aboriginal organization, tout comme 

« organisation autochtone ».  

Comme les deux termes étudiés correspondent tous deux sémantiquement aux termes 

Indigenous organization et Aboriginal organization, nous ne sommes pas en mesure de 

nous prononcer sur l’équivalent qui convient le mieux. Nous avons donc décidé de nous 

rabattre sur les définitions d’« organisme » et d’« organisation » présentes dans les 

https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2022CanLIIDocs4546?searchId=2025-11-04T16:07:08:636/051eda02d42a490f83bed88325e62f6b&resultId=cd0b8ae4b1174ddc8c0bac1d9757719a&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Un%20cadre%20conceptuel%20pour%20la%20reconnaissance%20du%20droit%20autochtone%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://www.canlii.org/fr/doctrine/doc/2022CanLIIDocs4546?searchId=2025-11-04T16:07:08:636/051eda02d42a490f83bed88325e62f6b&resultId=cd0b8ae4b1174ddc8c0bac1d9757719a&zoupio-debug#!fragment//(hash:(chunk:(anchorText:''),notesQuery:'',scrollChunk:!n,searchQuery:'Un%20cadre%20conceptuel%20pour%20la%20reconnaissance%20du%20droit%20autochtone%20',searchSortBy:RELEVANCE,tab:search))
https://otf.ca/fr/nos-subventions/fonds-perspectives-jeunesse/definitions-de-groupes-dorganismes-et-de-collaborations-noirs-et-autochtones
https://otf.ca/fr/nos-subventions/fonds-perspectives-jeunesse/definitions-de-groupes-dorganismes-et-de-collaborations-noirs-et-autochtones
https://reseaumtlnetwork.com/index/a-propos-de-index/


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

41 

 

dictionnaires juridiques et généraux afin de tenter de recenser les caractéristiques 

pertinentes de chacun des termes à l’étude. Nous nous concentrerons d’abord sur les 

définitions repérées d’« organisme » : 

ORGANISME 

1. Ensemble de postes et de services articulés entre eux de façon à concourir à remplir une 

fonction; ensemble d’organes préposés à une fonction. 

2. Par ext., l’entité titulaire de cette fonction. Ex. organisme financier, organismes de la 

sécurité sociale. V. personne morale, établissement, organisation, entreprise.  

Cornu, Gérard. Vocabulaire juridique, 12e édition, Quadrige, 2018, p. 724, s.v. organisme.  

Organisme 

Ensemble organisé de services remplissant une fonction déterminée.  

Reid, Hubert. Dictionnaire de droit québécois et canadien, 6e édition, 2023, s.v. organisme. 

Consulté en novembre 2025.  

ORGANISME, subst. masc. 

2. [Correspond à organe C 2 b] Institution formée d'un ensemble d'éléments coordonnés 

entre eux et remplissant des fonctions déterminées; p. méton., chacun des services ainsi 

coordonnés, ou des associations de personnes les constituant. Comment ces individualités 

[les officiers de police judiciaire] forment-elles un tout, un organisme, un institut? 

(PROUDHON, Créat. ordre, 1843, p.252). L'industrie privée, habituée à travailler avec 

de grands organismes industriels nationalisés (GOLDSCHMIDT, Avent. atom., 1962, 

p.162). La véritable question, déclare M. Nourse, est de savoir comment les charges du 

progrès doivent être distribuées entre les organismes privés et les organismes 

publics (PERROUX, Écon. XXe s., 1964, p.449). 

Trésor de la Langue Française informatisé, ATILF-CNRS & Université de Lorraine, 1994, 

s.v. organisme. Consulté en juillet 2025. 

organisme [ɔʀganism] n. m. 

II    (1842). Par métaphore et fig. 

 1   Ensemble organisé. ➙ Organisation, structure. Une nation est un organisme vivant 

(→ Brèche, cit. 5; homogène, cit. 4). Maison (cit. 31) de commerce, organisme complexe. 

Les grandes villes sont des organismes monstrueux (→ Microbe, cit. 3). Immigrants 

insérés dans l'organisme américain (→ Assimilation, cit. 10). Les crises (cit. 7), maladies 

de l'organisme économique. L'organisme social (→ Encrasser, cit. 3). 

 2   Ensemble des services, des bureaux affectés à une tâche (dans le domaine de la vie 

sociale). ➙ Organisation (3.). Organisme syndical, corporatif. Partie d'un organisme 

public ou privé. ➙ Service. — REM. Organisation garde en ce sens une valeur plus large 

et plus abstraite que organisme. 

https://dictionnaires.caij.qc.ca/recherche#q=organisme&t=edictionnaire&sort=relevancy&f:@dctitreuniforme=[Dictionnaire%20de%20droit%20qu%C3%A9b%C3%A9cois%20et%20canadien]&m=search
http://atilf.atilf.fr/tlf.htm


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

42 

 

Dictionnaires Le Robert. Le Grand Robert de la langue française en ligne, 2025 s.v. 

organisme. 

organisme 

Définition 

Ensemble organisé de services et de bureaux administratifs chargés de remplir une fonction 

déterminée. 

Notes 

Le terme organisation a une valeur plus large et plus abstraite que le terme organisme, et 

a le sens très général de « groupement, association qui se propose des buts déterminés » 

(par exemple, Organisation de coopération et de développement économiques). Le 

terme organe désigne quant à lui une institution chargée de faire fonctionner des services, 

de représenter des individus (par exemple, les organes du pouvoir). 

Office québécois de la langue française. Grand dictionnaire terminologique, s.v. 

organisme. Consulté en mai 2025.  

Quant à elle, l’unité lexicale « organisation » prend les sens suivants selon les dictionnaires 

spécialisés et généraux : 

ORGANISATION 

Action d’organiser, d’établir des structures en vue d’une activité, d’instituer des organes 

en les dotant d’une fonction; par ext., de prévoir et de régler le déroulement d’une opération 

(ex. organisation d’une réunion, d’un colloque, etc.). 

V. établissement, constitution, institution, administration, aménagement, gestion, 

investiture, planification. 

2. L’ensemble des normes gouvernant l’activité des organes établis, les règles de leur 

fonctionnement. Ex. l’organisation de la tutelle (C. civ., a. 397 s.). V. réglementation, 

statut, régime, ordre, code. 

3. L’ensemble des organes investis d’une fonction, plus spécialement l’ensemble des 

services d’une administration (organisation d’un ministère, d’une préfecture). V. ordre, 

corps, assemblée, conseil, organisme. 

4. Parfois syn. de groupement. Ex. organisation syndicale. V. syndicat. 

5. Procédure par laquelle on limite d’avance la durée d’un débat, d’une discussion, en 

répartissant le temps de parole entre les groupes.  

Cornu, Gérard. Vocabulaire juridique, 12e édition, Quadrige, 2018, p. 723, 

s.v. organisation.  

 

ORGANISATION, subst. fém. 

2. [Souvent dans un cont. admin.] 

https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/8401970/organisme


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

43 

 

a) Mode selon lequel un ensemble est structuré (en vue de résultats, d'actions déterminés). 

Il était bien naturel aussi qu'il fît appel à Largilier pour l'organisation scientifique des écoles 

normales secondaires libres (MALÈGUE, Augustin, t.2, 1933, p.460). L'adaptation des 

conditions d'hospitalisation des malades aux exigences de la vie moderne (...) est un des 

problèmes essentiels de notre organisation hospitalière d'aujourd'hui (Réforme hospit., 

1959, p.22): 

3. Le moyen n'est pas de bloquer chaque économie nationale en la socialisant, en la 

durcissant entre ses frontières. Il réside dans une organisation supranationale et une 

mondialisation d'économies qui restent souples, plastiques et ouvertes les unes aux autres. 

PERROUX, Écon. XXe s., 1964, p.338. 

[Dans un cont. milit.] Organisation militaire, territoriale, de l'armée: 

4. ... il fallait réaliser une organisation du terrain qui permît à tout moment de prendre 

l'offensive sans travaux préparatoires de longue durée, afin de réaliser la surprise dans toute 

la mesure du possible. JOFFRE, Mém., t.2, 1931, p.198. 

b) P. méton. Ensemble structuré (de services, de personnes) formant une association ou 

une institution ayant des buts déterminés; p. méton., cette association, cette institution. 

Trésor de la Langue Française informatisé, ATILF-CNRS & Université de Lorraine, 1994, 

s.v. organisation. Consulté en juillet 2025. 

organisation [ɔʀganizasjɔ]̃ n. f. 

4 Ensemble structuré (de services, de personnes) formant une association ou une institution 

ayant des buts déterminés; cette association, cette institution. Organisation politique, 

sociale, sportive, syndicale. Organisation internationale. Organisation criminelle.‒ 

organisation non gouvernementale : organisation qui ne relève pas d’un État et qui 

poursuit des intérêts publics ou humanitaires (défense des droits de la personne, protection 

de l’environnement, lutte contre la pauvreté, etc.). (in GDT)⇒ ONG. ‒ Organisation des 

Nations unies. 

Université de Sherbrooke. Usito, 2025, s.v. organisation. Consulté en juillet 2025.   

organisation 

Définition 

Groupement, régi ou non par des institutions, qui se propose des buts déterminés. 

Notes 

Le terme institution, qui figure dans la définition, désigne une structure socialement 

sanctionnée, qui a valeur officielle, telles les institutions politiques, sociales et religieuses. 

Un organisme, une entreprise ou toute communauté humaine structurée (syndicat, 

mouvement, association) sont des organisations. 

Office québécois de la langue française. Grand dictionnaire terminologique, s.v. 

organisation. Consulté en mai 2025.  

http://atilf.atilf.fr/tlf.htm
https://usito.usherbrooke.ca/d%C3%A9finitions/nation
https://usito.usherbrooke.ca/
https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/8357343/organisation


BT DEA 104C (2025-12- 04) 

 

44 

 

D’après ces entrées, il semble que le terme « organisme » renvoie, dans la majorité des 

définitions susmentionnées, à un ensemble de services coordonnés entre eux afin de remplir 

une fonction déterminée. Ce terme semble relever plus particulièrement du domaine 

administratif et faire référence à une structure responsable de la fourniture de services. Les 

traits sémantiques d’« organisme » semblent faire écho à un champ sémantique trop 

restreint pour être un élément de l’équivalent d’Indigenous organization ou d’Aboriginal 

organization. En effet, celle-ci ne se contente pas d’être un groupement qui offre des 

services aux Autochtones. Elle peut servir à d’autres fins, comme être un groupement qui 

fait de la revendication ou bien de la défense des intérêts ou d’une cause autochtones, ou 

un groupement qui est une association d’individus se rencontrant entre eux simplement 

pour célébrer leur autochtonité.  

Quant à elle, l’aire sémantique de l’unité lexicale « organisation » est plus vaste et ne 

connote pas uniquement l’idée de services, mais renvoie plutôt à un ensemble structuré qui 

possède des buts déterminés. L’« organisation » peut également signifier « groupement », 

ce qui correspond bien au concept fluide qu’est une Indigenous organization ou une 

Aboriginal organization. Cette définition permet de couvrir l’ensemble des formes 

d’associations qui peuvent exister, sans tirer quelque conclusion que ce soit quant aux 

objectifs que cherche à remplir le groupement. C’est pourquoi nous recommandons le 

terme « organisation autochtone » à titre d’équivalent d’Indigenous organization et 

Aboriginal organization.  

 

TABLEAU RÉCAPITULATIF 

Indigenous organization; 

Aboriginal organization 

 

organisation autochtone (n.f.) 

Indigeneity; Aboriginality 

 

autochtonité (n.f.) 

Indigenization 

 

autochtonisation (n.f.) 

 


